

المملك في العربية الشيعور في المملك ورَارَة التعليب العبالي ورَارَة التعليب العبالي ورَارَة التعليب أم الشيري والمينة المنظمية والدُيرا فيها الديلامية ويتما الديلامية ويتما الديلامية ويتما الديلامية ويتما الديلامية ويتما الديلامية العلمة الديمانية العلمة المنظمة المنظم

تاريخ مدينة سرقسطة منذ عصر الخلافة الأموية حتى سقوطها عصر 817 - 817 هـ - 91۸ - 91۸ م دراسة سياسية وحضارية

بحث مقدم لنيل درجة الماجستير في التاريخ الإسلامي

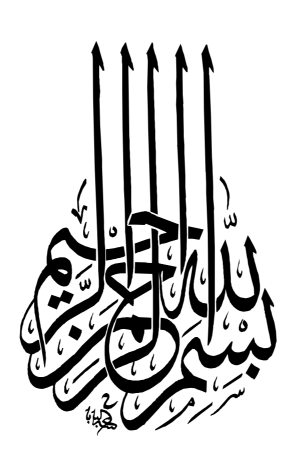
إعداد الطالبة:

فايزة بنت عبدالله الحساني

إشراف:

أ.د/ سعد عبدالله البشري

العام الجامعي ١٤٣٩ ـ ١٤٣٩هـ



### ملخص الرسالة

ملخص رسالة ماجستير بعنوان [تاريخ مدينة سرقسطة منذ عصر الخلافة الأموية حتى سقوطها (٣١٦- ٥١٨هـ/ ٩٢٨ - ١١١٨م) دراسة سياسية وحضارية].

الحمد لله رب العالمين و الصلاة و السلام على أشرف الأنبياء و المرسلين أما بعد:

فهذا ملخص رسالة الماجستير المذكور عنوانها أعلاه يتكون من مقدمة وتمهيد وبابين وخاتمة.

احتوت المقدمة على أهمية الموضوع وتكمن في أهمية مدينة سرقسطة التاريخية السياسية والحضارية، فقد كانت هذه المدينة منطلق الجيوش الإسلامية نحو فرنسا، كما أسهمت مدينة سرقسطه في إزدهار مناحي الحضارة الإسلامية المختلفة ويأتي في مقدمتها العلوم والآداب ومن أهمها العلوم التطبيقية كالطب والرياضيات والفلك، كذلك احتوت المقدمة على أسباب اختيار الموضوع ومن أهمها أن مدينة سرقسطه لم تحظ بالقدر الكافي من عناية الباحثين واهتمام الدارسين على الرغم من أهميتها التاريخية من الناحية السياسية والحضارية، وشملت المقدمة عرض لأهم مصادر ومراجع البحث.

وقد تناول التمهيد الموقع الجغرافي لمدينة سرقسطه وبيان أهميته كما تم الحديث عن تاريخ مدينة سرقسطه منذ الفتح الإسلامي حتى عصر الخلافة .

وتناول الباب الأول التاريخ السياسي لسرقسطه، وتم الحديث في الفصل الأول عن سرقسطه في عصر الخلافة حيث سعت الخلافة إلى العناية بشؤون الثغر الأعلى فوثقت صلتها بالتجيبيين وأشركتهم في حملاتهم ضد نصارى الشمال، وقد أدى التجيون دوراً بارزاً في ذلك كما تناول هذا الفصل الحديث عن سرقسطه في عهد بني تجبب.

أما الفصل الثاني فقد أفرد لدراسة سرقسطة في عصر ملوك الطوائف وعصر المرابطين وبدأ هذا الفصل بالحديث عن زوال الخلافة الأموية وقيام ممالك الطوائف التي تشكلت من العرب، والبربر، الفتيان العامريين، موالي الأمويين، ثم كان الحديث عن قيام مملكة بني هود بسرقسطة فكانت سرقسطة في ذلك العصر من أعظم ممالك الطوائف في الأندلس، ثم دخلت سرقسطه تحت نفوذ المرابطين عام ٥٠٣هـ واختتم الفصل بالحديث عن سقوط سرقسطه عام ٥١٢هـ ما ١١٨هم، بعد محاصرة الفونسو السادس لها .

واختص الباب الثاني بالحديث عن التاريخ الحضاري لمدينة سرقسطه، وقد احتوى الفصل الأول منه النواحي العمرانية بما في ذلك الدينية، والمدنية ويعتبر قصر الجعفرية من أبرز المنشآت المدنية فيها، أما الفصل الثاني فقد كان عن الحياة الاقتصادية المشتملة على الزراعة والصناعة والتجارة، أما الناحية الاجتماعية فقد تم الحديث فيها عن عناصر السكان وطبقات المجتمع وأهم مظاهر الحياة الاجتماعية، وتناول الفصل الثالث الحياة العلمية في سرقسطه الذي تضمن الاتصال العلمي بين سرقسطه والمدن الإسلامية وازدهار العلوم والآداب فيها كالعلوم الأدب واللغة والعلوم الاجتماعية والعلوم التطبيقية والبحته.

واختتم البحث بالخاتمة التي تناولت أهم النتائج المتوصل إليها ومنها:

- تميزت مدينة سرقسطه بموقع جغرافي هام، فكان لها أهمية بالغة في احداث الأندلس الداخلية والخارجية .

بلغت سرقسطه إزدهارها السياسي والحضاري في عصر ملوك الطوائف حيث كانت مملكة بني هود من أعظم ممالك الطوائف .

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

عميد كلية الشريعة د سعود بن إبراهيم الشريم المشرف أ.د سعد بن عبدالله البشري

فايزة بنت عبدالله الحساني

#### The research

A Master Thesis abstract entitled [ The history of Saragossa city since the Caliph age till its downfall ( TVT - OVTH / PVA - VVVA ); a political and Urban study.

#### Praise to Allah the lord of the worlds and peace be upon his prophet Muhammad

This Master thesis submitted by the researcher mentioned above consists of an introduction, a preface and two volumes and a conclusion.

**First**: the Introduction: It contained an illustration of the importance of the topic and the reasons for her selection to this topic and a display of the most important sources and references of the research.

**Second**: A preface including the geographical site of Saragossa city, an introduction to it since the Islamic Invasion till the Caliph age.

Third: Volume \( : \) ( The political history ) It includes two chapters :

Chapter \ : (Saragossa city at the Caliph Age ) including Saragossa city at the age of the caliphs Alnasser , Al Hakkam , Almustanser , Almansoor Muhammed Ibn Abi Amer and Beni Tajeeb.

Chapter Two: (Saragossa city at the age of Altwaef kings and Al Murabetenn age ) including the downfall of the Amawi Caliph and the setting up of the Twaef kingdoms and the setting up of Beni Hood in Saragossa city that was governed by Al Murabeteen in °'H and the downfall of Saragossa city in °'H - ''H.

Volume 7: (the cultural history) that includes three chapters:

Chapter ': ( urbanized aspects ) dealing with the religious and civil architecture in Saragossa city.

Chapter two: (Social and economic life) that includes industry, agriculture and trade. The social aspect contained the population sects, social classes and the most important features of the society.

Chapter three: included (The Scholastic life in Saragossa city and the Islamic cities, the prosperity of the Islamic sciences and arts in Saragossa city like literature, linguistics, sociology, applied sciences.

Fifth: A conclusion that contained the main results of the study

Peace be upon our prophet Muhammed, his family and his fellowmen, Amen

**Reserarcher** Fayza Abdullah Alhassani **Supervisor** Prof. Dr. Saad Abdullah Albishri **Dean of College**Dr. Saud Abraheem Alshereem

```
قال تعالى:
( ٱ ب ب ب ب پ پ
     ږ چ بي بي بي ن ن ن ن ن ن ن ن ن ن ن ن ن <u>ن</u>
[سورة آل عمران: آية ١٩٥]
```



# الشكر والتقدير

أشكر المولى على الذي أعانني على إنجاز هذا البحث كما أنتهز الفرصة لأقدم الشكر إلى كل من مدَّ لي يد العون والمساعدة وفي مقدمتهم أستاذي المشرف الدكتور سعد بن عبدالله البشري على ما قام به من جهد وما أسدى إلي من نصح.

كما أقدم وافر تقديري إلى جامعة أم القرى متمثلة في كلية الشريعة والدر اسات الإسلامية وقسم الدر اسات العليا التاريخية والحضارية وأخص بالذكر سعادة الدكتور عبدالله بن حسين الشنبري.

و لا يفوتني أن أقدم شكري وتقديري إلى المكتبة المركزية بجامعة أم القرى ومكتبة الحرم المكي الشريف، وجميع القائمين عليهما لما قدموه لي من مساعدة طوال فترة البحث.

كما أقدم شكري لمكتبة الملك عبدالعزيز العامة بالرياض لتزويدها ل ببعض المصادر والمراجع الهامة التي ساهمت في إعداد البحث.





# ﴿ أ-عرض عام لموضوع البحث:

يتناول موضوع البحث دراسة سياسية وحضارية لمدينة سرقسطة إحدى مدن الأندلس الكبرى، وذلك في الفترة من عصر الخلافة (٣١٦هـ-٩٢٨م) حتى سقوطها في أيدي النصارى (٢١٥هـ- ١١١٨م).

وتعتبر هذه الفترة من أهم الفترات في التاريخ الأندلسي فكانت سرقسطة في عصر الخلافة الأموية تتمتع بنفوذ سياسي كبير تتولى الزعامة فيها تحت سيادة الخلافة الأموية أسرة بني تجيب، كما تولت زعامة سرقسطة في عصر دول الطوائف أسرة بني هود وقد لعبت سرقسطة في ظل هذه الأسرة أعظم دور سياسي وكانت سرقسطة هي آخر القواعد التي سقطت في أيدي المرابطين، واستمرت في أيديهم إلى أن حاصرها النصارى، ومن ثم سقطت في أيديهم إلى أن حاصرها النصارى، ومن ثم سقطت في أيديهم الديهم).

والكتابة في تاريخ المدن تعد من الحقول الخصبة التي شغلت المؤرخين والباحثين وأولوها جانباً كبيراً من عنايتهم، وهناك العديد من المدن الأندلسية التي اهتم بدراسة تاريخها بعض مؤرخي العرب المحدثين ومنها مدينة المرية وقرطبة للسيد عبدالعزيز سالم ومدينة بلنسية لكمال السيد أبو مصطفى، وغيرها الكثير من المدن الأندلسية وتابعت هذا الاتجاه في دراسة المدن الأندلسية، واخترت مدينة سرقسطة موضوعاً لرسالتي لما لهذه المدينة من أهمية تاريخية من الناحية السياسية والحضارية، فقد كانت هذه المدينة منطلق الجيوش الإسلامية نحو فرنسا كما كان لها دور في جهاد نصارى الشمال ومواجهة التحديات الخارجية القادمة من بلاد الفرنجة.

هذا بالنسية للنواحي السياسية، أما النواحي الحضارية فقد أسهمت مدينة سرقسطة في ازدهار مناحي الحضارة الإسلامية المختلفة ويأتي في مقدمتها العلوم والآداب ومن أهمها العلوم التطبيقية كالطب والرياضيات والفلك خاصة في

عصر ملوك الطوائف حيث برز من ملوكها بني هود أشهر العلماء وهما المقتدر بن هود وابنه المؤتمن كما كان لسرقسطة دور في التبادل الثقافي والحضاري بين الأندلس والدول الأسبانية المجاورة، فقد هيأ لها موقعها بين الممالك الأسبانية أن تضطلع بهذا الدور الحضاري.

ومما هو جدير أن هناك بعض الدراسات التي تناولت مدينة سرقسطة ولكنها ركزت بحثها في النواحي السياسية والعسكرية، أو تناولت الموضوع في فترات تاريخية معينة لم تشتمل فترة الدراسة ومنها:

-خليل إبراهيم السامرائي [الثغر الأعلى الأندلسي، دراسة في أحواله السياسية [٩٥-٣١٦هـ/ ٧١٤- ٩٢٨م].

-محمد رضا [الثغر الأعلى الأندلسي في القرن الرابع الهجري].

-عفيف الترك [مملكة بني هود في سرقسطة].

-وفاء المزروع [جهاد المسلمين وراء جبال البرتات].

هذه أهم الدر اسات المتعلقة بموضوع البحث في حدود ما أعلم ولكنها لم تغط كافة الجوانب لمدينة سرقسطة وخاصة الجانب الحضاري ، مما دفع الباحثة إلى إلقاء الضوء على هذا الجانب الحضاري لمدينة سرقسطة.

وقد جاءت خطة البحث في مقدمة وتمهيد وبابين تحتوي على عدد من الفصول، أما التمهيد فقد اختص بالحديث عن جغر افية مدينة سرقسطة ويتركز ذلك في موقعها وسطحها ومناخها، ونبذة تاريخية عن مدينة سرقسطة من الفتح الإسلامي حتى عصر الخلافة -أي قبل فترة الدراسة- وخصص الباب الأول لدراسة التاريخ السياسي وانقسم هذا الباب إلى فصلين، كان الحديث في الفصل الأول عن سرقسطة في عصر الخلافة، حيث سعت الخلافة خلال فترة حكم الناصر وابنه الحكم المستنصر بالله إلى العناية بشؤون الثغر الأعلى فوثقت صلتها بالتجيبيين وأشركتهم في حملاتها العسكرية ضد نصاري الشمال، وقد أدى

التجيبيون دوراً بارزاً في ذلك، وبعد وفاة الحكم بدأت مرحلة جديدة في تاريخ الأندلس وهي الدولة العامرية المتمثلة في الحاجب المنصور بن أبي عامر وولديه المظفر و عبدالرحمن، وكان هناك بعض المعارضين لحكم المنصور والناقمين عليه ومنهم عبدالرحمن بن مطرف التجيبي حاكم سرقسطة الذي تآمر مع عبدالله بن المنصور، ولكن المنصور تمكن من إخماد تلك المؤامرة.

كما تناول هذا الفصل الحديث عن سرقسطة في عهد بني تجيب فقد كان حكام سرقسطة قلى دولة بني هود ثلاثة : وهم منذر بن يحي، وخلفه ابنه يحي بن منذر، ومنذر بن يحي (الثاني)، وبمقتل الأخير انتهت رياسة التجيبيين لسرقسطة.

أما الفصل الثاني فقد أفرد لدراسة سرقسطة في عصر ملوك الطوائف وعصر المرابطين، وبدأ هذا الفصل بالحديث عن زوال الخلافة الأموية وقيام ممالك الطوائف حيث ينقسمون إلى العرب، البربر، الفتيان العامريين، موالي الأمويين، ثم انتقل إلى الحديث عن قيام مملكة بني هود بسرقسطة فكانت سرقسطة في ذلك العصر من أعظم ممالك الطوائف في الأندلس، ومن أبرز ملوكها المقتدر بن هود الذي تميز عهده بسلسلة من الوقائع التي اضطرمت بينه وبين الممالك الأسبانية المجاورة، ومن أهم الأحداث في عهده مأساة بربشتر، وكانت سرقسطة آخر دولة من دول الطوائف تسقط في أيدي المرابطين، وأختتم الفصل بالحديث عن سقوط سرقسطة في عام ١٢ ٥هـ ١١١٨م بعد محاصرة الفونسو السادس لها كما أشار البحث إلى الرسالة المؤثرة التي كتبها أهل سرقسطة قُبيل سقوطها، وذكر شروط تسليم المدينة.

أما الباب الثاني فقد اختص بالبحث عن التاريخ الحضاري، وينقسم إلى ثلاثة فصول، وأفرد الفصل الأول للحديث عن النواحي العمر انية لمدينة سرقسطة، وتنقسم إلى العمارة الدينية والمدنية، ومن أبرز المنشآت المدنية في مدينة سرقسطة قصر الجعفرية والاجتماعية، فقد أما الفصل الثاني فقد اختص بالحديث عن الحياة الاقتصادية والاجتماعية، فقد

كانت سرقسطة مدينة زراعية، كما اشتهرت بصناعة المنسوجات ومن أشهرها الثياب المعروفة بالسرقسطية، ثم انتقل بالحديث عن الحياة الاجتماعية حيث بدأ بعرض موجز لأهم عناصر السكان وطبقات المجتمع بسرقسطة، وأوضح بعض مظاهر الحياة الاجتماعية.

أما الفصل الثالث فيتضمن الإنتاج العلمي والأدبي في سرقسطة خلال فترة البحث. كان استعراض شامل للعلوم الدينية واللغة العربية والأدب والعلوم الاجتماعية، كما خصص لاستعراض نتائج علماء سرقسطة في العلوم التطبيقية والبحتة.

وأختتم البحث بعرض أهم النتائج المتوصل إليها من خلال تلك الدراسة.

ولا يسعني إلا أن أتقدم بخالص شكري وتقديري وعرفاني بالجميل إلى أستاذي المشرف سعادة الدكتور سعد بن عبدالله البشري، الذي رعى خطوات هذا البحث في جميع مراحله كما أقدر له اهتمامه الدائم وتشجيعه المستمر حتى خرج هذا العمل العلمي إلى النور.

## پ-عرض لأهم المصادر والمراجع:

لقد اعتمد البحث في هذه الدراسة على مجموعة كبيرة من المصادر العربية والمراجع الحديثة، وفيما يلى عرض سريع لأهم المصادر والمراجع:

#### أولاً: المصادر:

-ابن الفرضي (أبو الوليد عبدالله بن محمد) ت٢٠٠٤هـ/ ١٠١٣م، كتاب «تاريخ العلماء والرواة للعلم بالأندلس» ويعد هذا الكتاب من أهم كتب التراجم الأندلس

فقد حفظ لنا معلومات في غاية الأهمية عن العلماء ورحلاتهم ومؤلفاتهم، وتأتي أهمية هذا الكتاب بالنسبة لموضوع البحث بما حواه من معلومات عن العديد من العلماء والشخصيات الذين رحلوا من مختلف أنحاء الأندلس واستقروا بسرقسطة والذين رحلوا إلى المشرق للدراسة وعند عودتهم استقروا أيضاً بسرقسطة، فكان لهم دور بارز في ازدهار الحياة العلمية بسرقسطة.

-الحميدي (محمد بن أبي نصر) ت ٤٤٨هـ/ ١٩٥ م، كتاب «جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس» وهو من أهم ما ألف في تاريخ الأندلس، فقد حفل بتراجم العلماء الذين برزوا في العلوم الدينية والأدبية، فاستفاد منه البحث في تراجم علماء سرقسطة في العلوم الدينية والأدبية، كما استشهد المؤلف ببعض القطع الشعرية، وهذا يدل على اهتمامه بالجانب الأدبي، وأيضاً أفرد المؤلف فصلاً عن ولاة الأندلس مما ألقى الضوء على بعض جوانب البحث وخاصة الجانب السياسي.

-ابن بشكوال (خل بن عبدالملك) ت ٧٧٥هـ/ ١٨٢م، كتاب «الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم وفقهائهم وأدبائهم» ويعتبر هذا الكتاب من المصادر الهامة التي اعتمد عليها البحث خاصة فيما يتعلق بالحياة العلمية، فهو يتضمن سير طائفة من الأئمة والمحدثين والفقهاء وأهل الأدب الأندلسيين ومن

بين سير هذه الطائفة تراجم لعدد من علماء سرقسطة وأدبائها ، فقد ساعد ذلك على تغطية جانب مهم من الحياة العلمية وخاصة ما يتعلق منها بالعلوم الدينية والأدبية.

ابن الآبار (محمد بن أبي عبدالله) ت ١٥٦هـ/ ١٢٦٠م، كتاب «الحلة السيراء» ويعتبر هذا الكتاب من الكتب الهامة في تاريخ الأندلس، وتأتي أهميته بالنسبة لموضوع البحث فيما حواه من تراجم لعدد من أمراء الطوائف الذين تولوا سرقسطة وكل لهم دور مهم في تاريخها السياسي خلال عصر الطوائف، وقد خص ابن الآبار أسرة بني هود دون غيرها من ملوك الطوائف بغلبة الشجاعة، والشهامة.

ولابن الآبار مصنف آخر لا يقل أهمية عن كتابه السابق وهو كتاب « التكملة » ويتضمن تراجم لعلماء الأندلس مع ذكر كل ما يتعلق بحياتهم وسيرتهم وذكر شيوخهم وقد استفاد البحث من هذه المعلومات الهامة خاصة فيما يتعلق بتراجم علماء سرقسطة.

- ابن صاعد الأندلسي (صاعد بن أحمد) ت ٤٦٣هـ/ ١٠٠٠م، كتاب «طبقات الأمم» ويعد هذا الكتاب من الكتب المهمة في تاريخ علماء الأندلس، فلقد دون لنا أبرز العلماء في كل من العلوم الرياضية والتجريبية في الأندلس بصفة خاصة، وقد اعتمد عليه البحث في الحياة العلمية حيث ألقى الضوء على تراجم عدد من علماء سرقسطة ومؤلفاتهم في العلوم التطبيقية والبحتة.

- ابن حيان (أبو مروان حيان بن خلف) ت ٢٩٩هـ/ ٢٩٩م، كتاب «المقتبس» ويأتي هذا المصدر في طليعة المصادر الأندلسية التي اعتمد عليها البحث خاصة الجزء الخامس حيث يتناول معظم عهد الخليفة الناصر وعلاقاته بأسر الثغر الأعلى المختلفة وعلاقات هذه الأسر بنصارى الشمال، كما اعتمد البحث أيضاً على الجزء الذي حققه عبدالرحمن الحجي وتناول فيه خمس سنوات من عصر الحكم المستنصر، وقد ساعدت كتابات ابن حيان السابقة على تغطية

جانب مهم من جوانب البحث، وخاصة ما يتعلق بالنواحي السياسية.

ومما هو جدير بالذكر أن ابن حيان يعتبر من أعظم مؤرخي الأندلس وتمتاز روايته بالدقة، فقد حفظ لنا نصوصاً في غاية الأهمية عن من سبقوه كالرازي وابن وراق.

-ابن عذاري المراكشي (أبو العباس أحمد)كان حياً سنة ٧١٢هـ/ ١٣١٢م كتاب « البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب ». ويعد هذا الكتاب من أهم الكتب في تاريخ الأندلس التي اهتمت بالتاريخ السياسي والعسكري بالإضافة إلى إشارات إلى بعض الحوادث الاجتماعية والأدبية، وعلى الرغم من أن مؤلفه من المؤرخين المتأخرين إلا أن مصنفه حفل بالكثير من المعلومات الهامة عن الثغر الأعلى، وخاصة الجزين الثاني والثالث، فغط على بذلك كثيراً من الجوانب المهمة في البحث.

-لسان الدين ابن الخطيب (أبو عبدالله محمد) ١٣٧٤هـ/ ١٣٧٤م، كتاب «أعمال الإعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام» ويهمنا من هذا المصدر القسم الثاني الذي يتعلق بتاريخ أسبانيا الإسلامية، ويتضمن هذا الكتاب معلومات قيمة تتعلق بقيام دويلات الطوائف بالأندلس، وفي جملتها أخبار مفصلة عن أحوال سرقسطة السياسية في عهد بني هود.

ابن بسام (أبو الحسن علي) ت ٤٢هـ/ ١٩٥١م، كتاب «الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة » ويعتبر هذا المصدر موسوعة أدبية تاريخية، فقد جمع ما بين عصري الخلافة وملوك الطوائف. وقد استفاد البحث من القسم الثالث المتعلق بشرق الأندلس إذ يحتوي على معلومات قيمة عن أحوال سرقسطة السياسية والاجتماعية في عصر ملوك الطوائف، كذلك ترجم لعدد من شعراء وأدباء سرقسطة، وذكر نماذج من أشعارهم ومما هو جدير بالذكر أن ابن بسامأديب وليس مؤرخاً ولذلك نلاحظ أنه اعتمد في الجزء التاريخي من كتابه على ما كتبه ابن حيان وحفظ لنا الشيء الكثير ومن ذلك ما يتعلق بموضوع الدراسة و هو عند

حديثه عن حادثة بربشتر في عهد المقتدر بن هود.

-ابن سعيد (أبو الحسن علي بن موسى) ت ٦٨٥هـ/ ١٨٦م، كتاب « المغرب في حلى المغرب » يتضمن هذا الكتاب معلومات قيمة عن جوانب متعددة تاريخية وجغرافية وأدبية، وقد استفاد البحث من الجزء الثاني الذي يتناول منطقة شرق الأندلس وقد أفرد فيه المؤلف فصلاً عن الثغر الأعلى وأطلق عليه عنوان « كتاب ابتسام الثغر في حلى جهات الثغر » ويبدأ فيه بذكر جغرافية مدينة سرقسطة ووصف الشعراء لها، ثم يشير بإيجاز إلى حكامها وأهم الوزراء والكتاب والعلماء فيها، ويذكر بعد ذلك الشعراء والأدباء وأهم إنتاجهم الأدبي.

-المقري (أحمد بن محمد) ت ١٠٤١هـ/ ١٦٣١م، كتاب «نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين الخطيب » يعتبر هذا الكتاب مصدرا أساسيا لجميع الباحثين في تاريخ الأندلس والمغرب، فقد حفظ لنا المؤلف في كتابه معلومات مهمة عن تاريخ الأندلس من مصادر ضاعت ولم تصل إلينا، واستفاد البحث من هذا الكتاب فيما يتضمنه من معلومات جغر افية وتاريخية مهمة عن مدينة سرقسطة بالإضافة إلى حديثه عسرقسطة في عصر ملوك الطوائف وذكر أشهر ملوكهم، إلى جانب ترجمته لبعض علماء وأدباء سرقسطة، وإشاراته المتعددة لنواحى العمران والجوانب الاقتصادية والاجتماعية في مدينة سرقسطة.

-ديوان ابن دراج القسطلي (أبي عمر أحمد) ت ٢١١هـ/ ١٠٥٠م، تنقل ابن دراج بين عدد من الحواضر الأندلسية ومن بينها مدينة سرقسطة، التي قضى فيها ابن دراج حياة مليئة بالهدوء والاستقرار في ظل أمرائها من بني تجيب وهم منذر بن يحي التجيبي وابنه يحي من بعده، كان المنذر له نصيب من الأدب حمله على العناية بالشعراء ويأتي في مقدمتهم ابن دراج الذي وجه شطراً كبيراً من إنتاجه الشعري إلى المنذر وولده فأصبح من شعراء عصر هم المرموقين.

-العذري (أحمد بن عمر بن أنس) ت ٤٧٨هـ/ ١٠٨٥م، كتاب «ترصيع الأخبار وتنويع الآثار والبستان في غرائب البلدان والمسالك إلى جميع المسالك »

يعتبر هذا الكتاب مصدراً جغرافياً وتاريخياً في آن واحد، وتكمن أهميته بالنسبة لموضوع البحث في أنه قد جمع بين أدق المعلومات التاريخية والجغرافية عن منطقة الثغر الأعلى فأورد تفاصيل مهمة عن جغرافية سرقسطة وأعمالها، ثم يسرد الحوادث التاريخية فيها وخاصة الأسر الحاكمة في الثغر الأعلى، وأيضاً يذكر حركات تمرد هذه الأسر وعلاقاتها مع حكومة قرطبة ثم علاقاتها مع نصارى الشمال الأندلسي.

-ابن غالب (محمد بن أيوب) عاش في القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي، كتاب «فرحة الأنفس في تاريخ الأندلس» قد ذُ شرت قطعة منه حققها الدكتور لطفي عبدالبديع، وتمتاز هذه القطعة بإيراد تفاصيل مهمة عن جغرافية أهم المدن الأندلسية التي كانت بيد المسلمين بعد سنة الأربعمائة، وبالنسبة لموضوع البحث فقد أفرد المؤلف معلومات جيدة عن مدينة سرقسطة، وبعض ما تشتهر به سرقسطة من محاصيل زراعية.

-الحميري (أبو عبدالله محمد بن عبدالمنعم) ت في أواخر القرن التاسع الهجري كتاب « الروض المعطار في خبر الأقطار » ويعتبر هذا الكتاب من أهم للمعاجم الجغرافية التي تناولت مدن الأندلس ، مرتبة ترتيباً أبجدياً، حيث يبدأ المؤلف بوصف المدينة وذكر موقعها، ثم يهتم بذكر الأخبار والوقائع المتصلة بها، ولا ينسى ذكر الحوادث البارزة التي اقترنت بها، وقد استفاد البحث منه في حديثه عن جغرافية سرقسطة، والأخبار التاريخية المتعلقة بها، ولا يخلو حديثه من إشارات اقتصادية و عمر إنية خاصة بموضوع البحث.

ثانياً: المراجع العربية:

-« دولة الإسلام في الأندلس » لمحمد عبدالله عنان، يعتبر هذا الكتاب موسوعة علمية قيمة عن تاريخ دولة الإسلام في الأندلس، ولقد اعتمد عليه البحث في غطية الكثير من الجوانب المهمة خاصة فيما يتعلق بالنواحي السياسية في عهد الخليفة الناصر وما قام به تجاه الثوار بمدينة سرقسطة من أسرة بني تجيب، كمأفرد المؤلف جزءاً خاصاً للحديث عن ملوك الطوائف، فتناول كل دولة على حده منذ قيامها حتى سقوطها في أيدي المرابطين، ونجد ذلك واضحاً عند حديثه عن ممل ة سرق طة.

-« فجر الأندلس » لحسين مؤنس، ويعتبر هذا الكتاب من أوسع الكتب في التاريخ الأندلسي، واستفاد البحث من هذا الكتاب بما حواه من معلومات قيمة عن عناصر سكان الأندلس، فغطى بذلك جانباً مهماً من جوانب البحث المهمة.

-« في تاريخ المغرب والأندلس » لأحمد مختار العبادي، ويعد هذا الكتاب من المراجع المهمة في تاريخ الأندلس بما حواه من معلومات قيمة عن تاريخ دولة الإسلام في الأندلس سواء في عصر الإمارة أو فترة الخلافة، ونهاية هذه الدولة وسقوطها وتفككها إلى دويلات ضعيفة، مما أفاد البحث في تغطية بعض الجوانب المهمة وخاصة الجانب السياسي.

-« الإسلام في أسبانيا » للطفي عبدالبديع، ويعتبر هذا الكتاب من الكتب المهمة في تاريخ الأندلس وخاصة فيما يتعلق بالحياة العلمية، حيث استفاد البحث منه في هذه الناحية وهو الفصل الأخير الذي يختص بالحياة العلمية في سرقسطة، وازدهار العلوم والآداب فيها. فاهتم هذا الكتاب بالحديث عن كل العلوم في الأندلس وتطوير ها كما حرص على ذكر أهم العلماء الذين برعوا في كل علم من العلوم.

وقد أستفاد البحث أيضًا من بعض المقالات والبحوث التي أحتوتها عدد من المجلات والدوريات العلمية ويأتى في مقدمتها:

-الثغر الأعلى الأندلسي في عصر المرابطين، لحسين مؤنس، مجلة كلية الآداب، المجلد الحادي عشر، ج٢، ١٩٥١م.

-المسجد في الإسلام، لمحمد توفيق بلبع، مجلة عالم الفكر، المجلد العاشر، العدد الثاني، ١٩٧٩م.

-صور من المجتمع الأندلسي، للسيد عبدالعزيز سالم، مجلة المعهد المصري للدر اسات الإسلامية، المجلد التاسع عشر، ١٩٧٦م.

-التخطيط ومظاهر العمران في العصور الإسلامية الوسطى، عبدالعزيز سالم، العدد التاسع، ١٩٥٧م.





## أ - الموقع الجغرافي لمدينة سرقسطة:

تعد مدينة سرقسطة من كبريات مدن الأندلس وأعظمها(۱) وقد اتخذها المسلمين قاعدة لهم.

وسر قسطه تعريب للإسم الروماني قيصر أجستا «Caesar Augusta» لأن أغسطس قيصر هو الذي أسسها سنة ٢٣ق.م على أطلال المدينة الايبيريه القديمة التي كانت تعرف عند الايبيرين بإسم سلدوبا (Salduba) (٢).

وقد عرف المسلمين المدينة باسمبر و قُسْط به (Saragosa-zaragoza) بفتح السين والراء المهملة بالمهملة وفي السين والراء المهملة بالمهملة وفي أخرها هاء (٣) والنسبة إليها سرقسطي (١).

- (۱) الأصطخري: إبراهيم محمد الفارسي: المسالك والممالك، تحقيق محمد جابر عبدالعال الحيني، مراجعة محمد شفيق غربال، دار الثقافة، الجمهورية العربية المتحدة، ۱۳۸۱هـ ۱۹۶۱م، ص(۳۰)، ابن رستة: أحمد بن عمر: الأعلاق النفيسة، مطبعة بريل، ليدن، ۱۸۹۱م، ص(۷/۰۰۳).
- (٢) السيد عبد العزيز سالم: تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس، مؤسسة شباب الجامعة، الاسكندرية، ١٩٩٩م، ص(١٠٠) الهامش رقم (٤)
- ويذكر لنا العذري أن تفسير سرقسطه باللغة اللاتينية (جاجر أغشت) وهو مشتق من اسم قيصر أغسطس وهو الذي بناها .
- نصوص عن الأندلس من كتاب ترصيع الأخبار وتنويع الآثار، تحقيق عبد العزيز الاهواني، معهد الدراسات الإسلامية، مدريد، ١٩٦٥هـ، ص(٢١).
- (٣) أبو الفداء: عماد الدين إسماعيل بن مد د: تقويم البلدان، اعتنى بتصحيحه وطبعه رينود، البارون ماك كوكين ديسلان، دار الطباعة السلطانية، باريس، ١٨٤٠م، ص(١٨٠-١٨١)، البغدادي: صفي الدين عبدالمؤمن بن عبدالحق: مراصد الإطلاع على الأمكنة والبقاع، تحقيق وتعليق علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت، ص(٢٠٨/٢)، ياقوت: شهاب الدين ياقوت بن عبدالله الحموي: معجم البلدان، دار صادر، بيروت، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م، ص(٢١٢/٣).

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

ولمدينة سرقسطة عدة مسميات منها (أم الثغر الأعلى) (٢) و (المدينة البيضاء) (٣) و (عروس الإبرو) (٤).

وتقع مدينة سرقسطة في أو اخر الإقليم الخامس من الأقاليم السبعة (°).

أما بالنسبة للأندلس فهي تقع في شمال شرقها على الضفة اليمنى من وادي نهر الإبرو (Ebro) على ارتفاع ١٨٤ متراً (٦).

- (\*) شكيب أرسلان: الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، هـ، ص(١٢١/٢).
- (۲) المقري: أحمد بن محمد: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ۱٤۰۸هـ ۱۹۸۸م، ص(۱٦٦/۱).
- (٣) ابن الشباط: محمد بن علي: قطعة من وصف الأندلس وصقلية من كتاب صلة السمط وسمة المرط، تحقيق أحمد العبادي، معهد الدراسات الإسلامية، المجلد (١٤)، مدريد، ١٩٦٧-١٩٦٨، ص (١٢٢)، أبو الفداء: تقويم البلدان، ص (١٨١)، الحميري: محمد بن عبد المنعم: الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، مكتبة لبنان، الطبعة الأ،لي، ١٩٧٥م ص (٣١٧)، وسميت بالبيضاء لكثرة جصها وجيارها وقيل لأن أسوارها القديمة كانت من حجر الرخام الأبيض. انظر: الحميري: المصدر نفسه، ص (٣١٧)ويذكر الزهري سبباً آخر لهذه التسمية فيقول في تسمى بالبيضاء لأنها تَبْيضٌ وعليها نور أبيض لا يخفي على أحد في ليل ولا نهار). انظر: الزهري: محمد بن أبي بكر: كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد، ص (٨١).
- (٤) ابن حزم: علي بن أحمد بن سعيد: طوق الحمامة في الألفة والآلاف، تحقيق صلاح الدين القاسمي، دار أبوسلامة، تونس ١٤٠٢هـ/١٩٨٢م، ص(٤٥) الهامش (٢) ويرجع ذلك إلى وقوعها على نهر الإبرو.
- (°) أبو الفداء: تقويم البلدان، ص(١٨٠)، القلقشندي: أحمد بن عبدالله: صبح الأعشى، دار الكتب الخديوية، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٣٣٣هـ ١٩١٥م، ص(٢٣٢/٥).
- (٦) ابن حزم: طوق الحمامة، ص(٤٥)، الهامش (٢)، ابن الشباط: وصف الأندلس، ص(١٢٢)، المراكشي: عبدالواحد بن علي: المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق محمد العرياني، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ١٣٨٣هـــ ١٩٦٣م، ص(١٢٤)، الهامش (٥)، الحميري: الروض

وتقدر المسافة من قرطبة(١) (Cordoba) إلى سرقسطة بعشرة أيام(١).

وكان موقعها الجغرافي سبباً في تسميتها بالثغر الأعلى في الأندلس حيث كان في الأندلس ثلاثة تغور (٣) وهي:

الثغر الأعلى: ويشمل سرقسطة (Zaragoza) التي كانت عاصمة هذا الثغر ولا رده (Larida) وتطيله (Tudela) ووشقة (Huesca) وطرطوشة (Tartosa) وغير ها(٤).

فكان الثغر الأعلى(°) يمثل و لاية الحدود الشمالية وهي سرقسطة وأعمالها،

<sup>=</sup> المعطار، ص(٣١٧)، أرسلان: الحلل السندسية، ص(٢١٢)، بطرس البستاني: دائرة المعارف، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، تهران، ص(٥٧٨/٩).

<sup>(</sup>۱) قرطبة: قاعدة بلاد الأندلس وأم مدائنها واشتهرت قرطبة بمسجدها الجامع، وظلت حاضرة بني أمية في الأندلس حتى سقوط الخلافة سنة ٢٢٤هـ-١٠٢١م، الحميري: الروض المعطار، ص(٥٦عـ٥٩).

<sup>(</sup>۲)  $(\Upsilon\Lambda)$  الاصطخري: المسالك والممالك،  $(\Upsilon\Lambda)$ .

<sup>(</sup>٣) الثغور مفردها ثغر وهو كل موضع قريب من أرض العدو، أومواجه للعدو، مشتق من الثغر، وهو الفرجة في الحائط، وكان لفظ الثغور يطلق على منطقة الحصون التي بنيت على حدود الشام، والجزيرة لصد غارات الروم واستعمل الأندلسيون اصطلاح الثغور للدلالة على حدودهم المجاورة لأسبانيا النصرانية انظر: ياقوت: معجم البلدان، ص(٢٩/٢)، البكري: أبو عبدالله بن عبدالعزيز: جغرافية الأندلس وأوروبا من كتاب المسالك والممالك، تحقيق عبدالرحمن الحجي، دار الرشاد، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٨٧ههـ ١٩٦٦، ص(٤٤-٩٥) الهامش (٤) محمد عبدالله عنان: دولة الإسلام في الأندلس، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الرابعة، ١٤١٧هـ ١٩٩٠، العصر الأول، القسم الأول، ص(٢٣١) الهامش (١).

<sup>(</sup>٤) ابن حيان: حيان بن خلف: المقتبس في أخبار بلد الأندلس، تحقيق عبدالرحمن الحجي، دار الثقافة، بيروت ١٩٦٥/١٣٨٤، ص(٦٨)، البكري جغرافية ألأندلس، ص(٩٤-٩٠)، الهامش (٤)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(٢٣١)، الهامش (١)، أرسلان: الحلل السندسية، ص(٢٠٦/)، ص(٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) هناك عدة مسميات للثغر الأعلى، ومنها الثغر الأقصى، الكورة الثغرية، الثغر الأكبر انظر: ابن

وهو يمثل اليوم منطقة أرغون (Aragon)(١) بعد سقوط سرقسطة في أيدي النصارى عام ١٢٥هـ-١١١٨م.

٢-الثغر الأوسط: وكان يواجه مملكتي قشتالة (Castilla)(٢) وليون (Leon)(٣).

وكانت قاعدة هذا الثغر في أول الأمر مدينة سالم(٤) (Medina celi) ثم

- الفرضي: عبدالله بن محمد: تاريخ العلماء والرواة للعلم بالأندلس، صححه عزت العطار الحسيني، مطبعة المديني، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٧٣هـــ١٩٥٤م، ص(١/١٤٣)، ابن الآبار: محمد بن أبي عبدالله: الحلة السيراء، تحقيق حسين مؤنس، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٩٨٥م، ص(٢/٢٤٢)، الهامش (٢)، مؤلف مجهول: أخبار مجموعة في فتح الأندلس وذكر أمرائها، مدريد، ١٨٦٧م، ص(٢١).
  - (١) عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(٢٣١) الهامش(١).
- (۲) قشتالة: اصطلح العرب على تسميتها ألبه (Alba) والقلاع، وهما علمان جغرافيان يستعملان معا في النصوص العربية وكان المسلمون في غزواتهم لمملكة ليون يسيرون إلى سرقسطة ومنها إلى ألبه والقلاع على طول نهر الأبرو، وكانت ألبة والقلاع في العصور الوسطى تشمل جميع المنطقة الواقعة بين نهر دويرة جنوباً، وبين نافار وأرجوان شرقاً ومملكة ليون غرباً. انظر: ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(١١٥/١-١٣٦)، عنان: دولة الإسلام العصر الأول، القسم الأول، ص(٢١٦) الهامش (٢)).
- (٣) ليون: إحدى الممالك النصرانية في شمال الأندلس وقاعدتها مدينة ليون، أبو الفداء: تقويم البلدان، ص(١٨٥).
- (٤) مدينة سالم: تقع شمالي مدريد في الطريق الذي بين مدريد وسرقسطة، وهي مدينة قديمة البناء وجدد بناءها أحد القادة البربر الذين دخلوا الأندلس مع الفتح الإسلامي وهو سالم بن ورعمال المصمودي، لذا نسبت المدينة إليه، وقد عرفت هذه المدينة في العصر الروماني باسم (Ociclis) وقد أعاد بناء هذه المدينة الخليفة عبدالرحمن الناصر سنة ٣٥٥هـ ٩٤٦م. انظر: ياقوت: معجم البلدان، ص(١٧٢/٣)، ابن الكردبوس: أبو مروان عبدالملك التوزي: تاريخ الأندلس، ووصفه، نصان جديدان، تحقيق أحمد مختار العبادي، فصله من صحيفة مجلة معهد الدراسات الإسلامية، مدريد، المجلد (١٣) ١٩٦٥م، ص(١٠)، ابن عذاري: أحمد بن محمد المراكشي: البيان المغرب في اخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ج. س كولان، ليفي بروفنسال،

ماجست. الحساير ( كامل الرسالة ...الت

استبدلت بمدينة طليطلة (Toledo)(۱).

۳-الثغر الأدنى: ويشمل المنطقة الواقعة بين نهري دويرة (Douro) ونهر التاجه (Coria) ومن مدنه قلمرية (Coria) ومن مدنه قلمرية (Shntaren) وشنترين (Marida) وما رده (Marida) وما رده (Marida)

#### ١- السطــح:

يتمثل سطح الثغر الأعلى في حوض نهر الإبرو فهو عبارة عن منخفض تفصله عن سواحل البحر المتوسط تلال قطلونية (Catalogne) وبين هذه التلال وساحل البحر المتوسط شريط ساحلي تقع عليه بعض المدن، كما يفصل هذا المنخفض عن بلاد فرنسا جبال البرتات (٥)، ويفصله عن بقية أنحاء أسبانيا سلسلة جبلية قليلة الارتفاع، أما من ناحية الغرب تمتد جبال قشتالة والقلاع التي تتكون

<sup>=</sup> الدار العربية للكتاب، الطبعة الثالثة، ١٩٨٣، ص(٢١٣/٢)، أرسلان: الحلل السندسية، ص(٨٠/٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>۱) طليطلة: مدينة بالأندلس عظيمة القطر كثيرة البشر، وتقع على نهر التاجو وكانت قاعدة القوط، ودار مملكتهم، وتتميز بحصانتها ومناعتها. الحميري: الروض المعطار، ص(٣٩٣).

<sup>(</sup>۲) ابن حیان: المقتبس، ت الحجي، ص(79)، الهامش (7)

<sup>(</sup>٣) قورية وقلمرية وشنترين من مدن البرتغال الآن. خليل إبراهيم السامرائي: الثغر الأعلى الأندلسي دراسة في أحواله السياسية، رسالة دكتوراه منشورة، بغداد، مطبعة أسعد، ١٩٧٦، ص(٤٠)، عنان: الآثار الأندلسية الباقية في أسبانيا والبرتغال، دراسة تاريخية أثرية، مؤسسة الخانجي، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف، ص(٣٢٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ما ردة: مدينة بغرب الأندلس، تقع شرقي بطليوس، على الضفة الشمالية لنهر وادي يانة. الحميري: الروض المعطار، ص(٥١٨-٥١٩)، عنان: الأثار الأندلسية، ص(٣٨١) وما بعدها.

<sup>(°)</sup> البرتات: مفردها (البرت) وهي كلمة لاتينية (Portus) وتعني الممر أو الميناء وهي ذات صلة بكلمة (Portus) التي تعني الباب أو المدخل. انظر: السامرائي: الثغر الأعلى، ص(١١٧).

منها منابع نهر الإبرو(١).

نستنتج مما سبق أن أكثر أراضي سرقسطة جبلية، يجري نهر إبرو في جنوبي شرقيها(٢).

وجدير بالذكر أن نشير إلى أن طبيعة البلاد الجبلية كانت من العوامل التي ساعدت على ظهور حركات التمرد والعصيان التي سوف نتحدث عنها فيما بعد.

### ٢- المناخ:

ينتمي مناخ حوض الإبرو إلى مناخ البحر المتوسط إلا أن فيه شيئاً من القارية لإحاطة المرتفعات بحوض الإبرو فأدى ذلك إلى عزله عن التأثيرات البحرية فهو من بين أجف مناطق أسبانيا، ويتميز مناخ البحر المتوسط بسقوط أمطاره في نصف السنة الشتوي، كما يتميز شتاؤه بالاعتدال وبالسماء المشمسة الساطعة(٦)



<sup>(</sup>١) السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٤٤-٥٥-٤٦).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  البستاني: دائرة المعارف،  $ص(\Upsilon)$ ).

<sup>(</sup>٣) السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٤٧-٤٨) هامش (٢).

ب - مقدمة تاريخية عن مدينة سرقسطة منذ الفتح الإسلامي حتى عصر الخلافة.

بعد أن اطمأن موسى بن نصير على الأوضاع في الأندلس وخاصة بعد أن تمكن من إتمام الفتوحات الإسلامية في وسط الأندلس وجنوبه، أخذ يستعد للسير نحو الشمال لإكمال فتح الأندلس، فقد واصلت الجيوش الإسلامية السير لفتح شمال الأندلس ففتحت مدينة وادي الحجارة (Guadalagara) (۱) ثم المائدة (۱) ثم مدينة سالم، واتجهت صوب مدينة سرقسطة عاصمة الثغر الأعلى، ولم تكد طلائع المسلمين تشرف على مدينة سرقسطة حتى رعب أسقفها بنيسو (Bencio) ومن معه من الرهبان فجمعوا كتبهم المقدسة وذخائر هم الموروثة وقرروا الهجرة ولفرار بهذه الذخيرة، فلما علم موسى بأمرهم أرسل إليهم رسولاً يؤمنهم ويعطيهم عهده فسكنت مخاوفهم واستقروا في المدينة (۱).

وهذا الأمان ينافي ما ذكر من أن فتح شمال الأندلس صحبته موجة عاتية من التدمير والتخريب، وبث الرعب في نفوس سكانها<sup>(٤)</sup> وفي هذا الصدد يقول أحد المؤرخين «وقد ألقى الله الرعب في قلوب الكفرة فلم يعارضهما أحد إلا بطلب الصلح وموسى يجىء على أثر طارق في ذلك كله ويكمل ابتداءه، ويوثق للناس ما

<sup>(</sup>۱) وادي الحجارة: تقع في شمال شرق مدريد، وكانت تعرف بمدينة الفرج، وهي مدينة كثيرة الأرزاق ولها أسوار حصينة وبينها وبين مدينة سالم خمسون ميلا. ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٧٢) الهامش(١)، الحميري: الروض المعطار، ص(٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) المائدة: وهي التي تعرف اليوم بقلعة هنارس (Henares)، وكانت تعرف بقلعة عبدالسلام. السامر ائي: الثغر الأعلى، ص(٦٧)، الهامش (٥).

<sup>(</sup>٣) حسين مؤنس: فجر الأندلس دراسة في تاريخ الأندلس من الفتح الإسلامي إلى قيام الدولة الأموية، دار المناهل، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م، ص(١٦٣).

<sup>(</sup>٤) سالم: تاریخ المسلمین، ص $(1 \cdot 1)$ .

عاهدوه علیه (۱).

ودخل الجيش الإسلامي مدينة سرقسطة في سنة ٩٤هـ ٧١٢م دون قتال (١).
وبعد أن استقر المسلمون في مدينة سرقسطة قام حنش الصنعاني (١) ببناء
مسجد للمسلمين فيها (١٠ وقد قدر لهذا المسجد أن يتسع حتى أصبح مسجداً جامعاً
وظل قروناً متوالية مناراً للإسلام وأهله في مدينة سرقسطة (٥).

وبعد فتح مدينة سرقسطة اتخذها موسى بن نصير قاعدة لفتح بقية مدن الثغر الأعلى، وأخذ يرسل منها السرايا والحملات لفتح المدن المجاورة (١٠).

وقد لعبتمدينة سرقسطة دوراً هاماً إبَّان عصر الولاه(٧) حيث اتخذها الولاه

- (١) المقرى: نفح الطيب، ص(٢٧٣/١) نقلاً عن ابن حيان.
- (٢) مؤنس: فجر الأندلس، ص(١٦٣)، سالم: تاريخ المسلمين، ص(١٠١).
- (٣) حنش بن عبدالله السبأي الصنعاني ت (١٠٠هـ ٢٧٥م) تابعي جليل، عاصر الإمام علي بن أبي طالب ببالكوفة، وقدم مصر بعد مقتله وشارك في فتح الأندلس. الحميدي: محمد بن أبي نصر: جذوة المقتبس، صححه محمد بن تاويت الطنجي، مكتبة الخانجي، القاهرة ١٣٧٦هـ، ص(١٨٩ ـ ١٩١)، المالكي: عبدالله بن محمد: رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية وزهادهم ونساكهم وسير من أخبارهم وفضائلهم وأوصافهم، تحقيق بشير البكوش، مراجعة محمد العروسي المطوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت ١٤٠٣هـ/١٩٨٩م، ص(١٢١/١)، المقري: نفح الطيب، ص(٢٧٨/١).
  - (٤) الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).
    - (٥) مؤنس: فجر الأندلس، ص(١٦٣).
    - (٦) السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٧٤).
- (۷) يمتد عصر الولاة من الفتح الإسلامي حتى قيام الدولة الأموية في الأندلس (۹۱-۱۳۸هـ) (۷۱۰-۲۰۵م) وكانت الأندلس خلال ذلك العصر ولاية تابعة لدار الخلافة الأموية بدمشق، ويحكمها وال يعرف بالأمير يتبع أمير إفريقية من الناحية الإدارية، واشتهرت هذه الفترة بالغزوات الخارجية التي شنها ولاة الأندلس على جنوب فرنسا انظر: أحمد مختار العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة العربية، بيروت، ص(۸۱) وعن هؤلاء الولاة انظر: مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(۲۹)، وما بعدها، ابن عذاري: البيان، ص(۲۳/۲)، وما بعدها،

ماجست، الحسان ( كامل الرسالة ...الصه

قاعدة عسكرية لتجميع القوات الإسلامية الذاهبة إلى فرنسا وإلى شمال غربي أسبانيا وأيضاً كان لها دور في جهاد نصارى الشمال واستمرت سرقسطة قاعدة لانطلاق الحملات العسكرية حتى عصر الإمارة(١).

ونستنتج من ذلك أن الموقع الجغرافي لمدينة سرقسطة ومجاورتها لدول أسبانيا النصرانية قد فرض عليها أن تكون قاعدة للجهاد، فحمل أهلها أعباء الدفاع والتصدي لحملات النصارى وغاراتهم المتكررة على المناطق الإسلامية في شمال شرق الأندلس.

وتجدر الإشارة إلى أن العرب الذين استوطنوا سرقسطة كان معظمهم من القبائل اليمنية، فكان الولاة متعصبين ضدهم، فعندما تولى أمر الأندلس الوالي يوسف بن عبدالرحمن الفهري (٢) سنة 178 = 73م، وهو آخر ولاة الأندلس وخاتمة عصرهم أصيبت الأندلس في عهده بأزمة اقتصادية نتج عنها انتشار المجاعة من سنة 171 = 177 = 18م، وتعرف هذه السنوات الخمس «

<sup>=</sup> ابن الخطيب: لسان الدين محمد التلمساني: أعمال الإعلام فيمن بويع قبل الإحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروت، الطبعة الثانية ٢٥٦م، ص(٢-٧)، المقري: نفح الطيب، ص(٢٠/١) وما بعدها، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(٢٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>۱) ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(١/١٣٥-١٣٦) الهامش (۱) ويمتد عصر الإمارة الأموية من سنة ١٣٨ حتى سنة ٣١٦هـ ٩٢٩م، وفيه كانت الأندلس إمارة مستقلة عن الخلافة العباسية في المشرق وعن قيام الدولة الأموية بالأندلس.انظر: ابن القوطية: محمد بن عمر: تاريخ افتتاح الأندلس، تحقيق إبراهيم الأيباري، دار الكتاب المصري، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ الأندلس، تحرف من (٥٥)، مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(٥٥) وما بعدها، ابن عذاري: البيان، ص(٤٥/٢)، العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، ص(٩٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) يوسف بن عبدالرحمن بن حبيب بن أبي عبيدة ابن عقبة بن نافع الفهري، أي من نسل عقبة بن نافع فاتح شمالي إفريقية. انظر: ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(٤٤)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٤٧)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(٢٩١).

بسنى الرباط» (١).

وقد شملت المجاعة جميع أنحاء الأندلس عدا مدينة سرقسطة - لكثرة خيراتها واهتمام أهلها بالزراعة (٢) حيث كان معظم سكانها من القبائل اليمنية التي اعتزلت الفتنة (٣) فأراد الوالي يوسف أن يذلهم بوال قيسي مشهور بعصبيته على اليمنية (٤) فبعث إليهم الصميل بن حاتم بن شمر الذي يلقب بذي الجوشن وذلك سنة 178 = 0.00 وأراد الوالي في نفس الوقت إبعاد الصميل عن قرطبة للتخلص من نفوذه ولكن الصميل أدرك خطة الوالي، فلم يتعصب ضدهم، وإنما كسب محبتهم « ولم يأته صديق و لا عدو فحرمه فازداد سودلاً وأقام بها أعوام الشدائد التي تتابعت » (٢).

وكان للموقع الجغرافي لمدينة سرقسطة تأثير سلبي على المدينة، فقد لرَّى عُدْ عُلَى على المدينة، فقد لرَّى عُدْ عُلَى حكومة قرطبة إلى ظهور حركات التمرد والعصيان ومنها: تمرد سليمان الأعرابي والحسين بن يحي الأنصاري، ففي سنة ١٥٧هـ ٤٧٧م أعلن سليمان بن يقظان الكلبي المعروف بالأعرابي والي برشلونة وجيرونة عصيانة على حكومة عبدالرحمن الداخل بمساعدة الحسين بن يحي الأنصاري والي سرقسطة وتحالفا على قتال عبدالرحمن الداخل وخلعه والذي كان منشغلاً بقمع

- (٢) مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(٦٢).
- (٣) ويقصد بها الحرب التي قامت بين العصبيتين اليمنية والقيسية، حيث التقى الفريقان في موقعه شقندة وذلك عام ١٣٠هـ، لمزيد من التفاصيل انظر: مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(٥٨- ٥٨)، ابن عذاري: البيان، ص(٣٦/٢).
  - (٤) سالم: تاريخ المسلمين، ص(١٦٥).
    - (٥) ابن عذاري: البيان، ص(٣٧/٢).
  - (٦) مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(٦٣).
- (٧) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٢٥)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، =

<sup>(</sup>۱) نسبه إلى نهر برباط الذي لجأ إليه أهل الأندلس أثناء المجاعة، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(۱۸). سالم: تاريخ المسلمين، ص(٦٤).

الفتن في الجنوب(١).

فأرسل الداخل إليهم جيشاً بقيادة ثعلبة بن عبيد الجذامي وذلك سنة ١٥٨هـ ٥٧٧م، فانهزم هذا الجيش وأسر قائدة بخدعة (٢) ولكن سليمان الأعرابي لم يكتف بهذا النصر المؤقت لما كان يعلمه من عزم عبدالرحمن الداخل وأنه سيعد له العدة للانتقام منه ففكر سليمان الأعرابي بالاستعانة بملك الإفرنج حيث كان على اتصال قديم مع الفرنجة (٣). وقد استدعى سليمان الأعرابي شارلمان ملك فرنسة لغزو الأندلس ووعده بتسليم الولايات الشمالية ولاسيما سرقسطة والأسير ثعلبة بن عبيد (٤).

ولكن شيئاً من هذا لم يتم حيث أعلن الحسين بن يحي الأنصاري انشقاقه عن حلفائه وسيطر على مدينة سرقسطة وتحصن بها(°).

ويمكن تفسير ذلك بأن الحسين نقم على سليمان الأعرابي بسبب كسب الزعامة والصدارة أو أنه خشى عاقبة التورط في مثل هذه المؤامرة (٦).

<sup>=</sup> ص(۱۲۸).

<sup>(</sup>۱) قامت هذه الثورة بزعامة رجل من البربر سمى نفسه بالفاطمي، ابن عذاري: البيان، o(7/2)0).

<sup>(</sup>٢) مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(١١٢-١١٣).

<sup>(</sup>٣) عنان: دول الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(١٦٩-١٧٠).

<sup>(</sup>٤) مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(١١٣)، ابن الأثير: علي بن أبي الكرم: الكامل في التاريخ، دار صادر، بيروت، ١٣٨٥هـ ١٩٦٥، ص(٢/١٤-١٤٤)، ابن خلدون: عبدالرحمن بن محمد: تاريخ ابن خلدون، العبر وديوان المبتدأ والخبر أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٣٩١هـ ١٩٧١م، ص(٤/١٢٤)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(١٦٩).

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ص(٦/٦).

<sup>(</sup>٦) عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(١٧٤).

وانتهى الأمر برجوع شارلمان ملك فرنسة بعد فشله في السيطرة على سرقىطة ولم يجد أمامه سوى سليمان الأعرابي فأخذه أسيراً معه(١).

كما ظهرت أيضاً في مدينة سرقسطة أسر استغلت أوضاع الأندلس المضطربة خاصة في عصر الإمارة ومنها أسرة بني قسي، وهم من المولدين<sup>(۱)</sup>، استمرت هذه الأسرة في ولائها لحكومة قرطبة حتى عهد الأمير الحكم بن هشام المعصوف بالربض

(١٨٠-٢٠٦هـ) (٢٩٦-٢٠٦م) وفي هذا الصدد يقول أحد المؤرخين «أذعنت الأندلس كلها بالطاعة للحكم ولم يختلف عليه فيها مختلف حاشى بني قسي في الثغر، فإنهم بقوا على عنادهم » (٣).

وقد تزعم الثورة من بني قسي فرتون بن موسى حيث أعلن الثورة والعصيان في مدينة سرقسطة سنة ١٨٦هـ ٩٨٠م، ولكن ثورته انتهت بالفشل حيث قتل في نفس العام(٤).

ويعتبر فرتون بن موسى أول ثائر من بني قسى على الدولة الأموية.

وفي عهد الأمير محمد الأول 177 – 177هـ/ 107م، تمكن موسى الثاني زعيم أسرة بني قسي من توسيع أراضيه فشملت مدينة سرقسطة وتطيلة (°). وعزله الأمير محمد عن ولاية الثغر الأعلى في عام 157هـ- 170م(7).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ص(١٤/٦).

<sup>(</sup>٢) المولدين: هم القوط والأسبان الذين أسلموا منذ الفتح ويعرف هؤلاء المولدون في الاسبانية بالخوارج أو المرتدين (Renegados) أي الذين ارتدوا عن دينهم القديم. عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الأول، ص(٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(٧٠).

<sup>(</sup>٤) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٢٧).

<sup>(°)</sup> Ilse(2): Ilse(2): Ilse(3): (°)

<sup>(</sup>٦) العذري: المصدر السابق، ص(٣٠).

وفي عام ٢٤٨هـ - ٨٦٢م، توفي موسى الثاني، وبوفاته فقدت أسرة بني قسي زعيماً كبيراً (١)، وخلف موسى من بعده أربعة من الأبناء(٢) وبدأ أمر أسرة بني قسى يضعف شيئاً فشيئاً بسبب الخلافات العائلية وبسبب ظهور أسر أخرى.

وجدير بالذكر أن نشير إلى أسرة بني تجيب ودورها في إضعاف نفوذ أسرة بني قسي فقد ظهرت أسرة بني تجيب في عام ٢٤٨هـ ٢٨٨م، عندما استعان بها الأمير محمد للحد من تمرد أسرة بني قسي «لما ثار بنو قسي على الإمام محمد بثغر سرقسطة نو ه بأولاد عبدالعزيز التجيبي، وبني لهم قلعة أيوب، وأدخل فيها عبدالرحمن بن عبدالعزيز، وبني شميط ودورقة وفرتش ونصبهم لمحاربة بني قسي، وعقد لهم على قومهم، وأجرى عليهم من المعارف لكل واحد عند كل غزاة مائة دينار » (٤).

ونجحت أسرة بني تجيب في مقاومة أسرة بني قسي بشدة «فلم يزل عبدال حمن فيها مغاوراً لبني قسي، ومحارباً لهم منها، إلى أن توفي سنة سبع وسبعين ومائتين، في أيام الإمام عبدالله » (°).

ومما سبق يتضح لنا أن عبدالرد ن بن عبدالعزيز زعيم أسرة بني تجيب. وأخذت الخلافات العائلية لأسرة بني قسى تزداد حيث تطورت إلى نزاع

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۹۷/۲).

<sup>(</sup>٢) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٣١) وما بعدها، والأبناء هم لب وإسماعيل ومطرف وفر تون.

<sup>(</sup>٣) بنو تجيب: تعود نسبتها إلى تجيب بن ثوبان من قبيلة مذحج العربية، وكان أول من دخل منهم الأندلس عميره بن المهاجر. ابن حزم: جمهرة أنساب العرب، تحقيق عبد السلام هارون، دار المعارف، القاهرة، الطبعة السادسة، ١٣٨٣هـ-١٩٦٢م، ص(٤٢٩)، ابن الآبار: الحله السيراء، ص(٢٩/٢).

<sup>(</sup>٤) العذري: المصدر السابق، ص(٤١).

<sup>(°)</sup> العذري: المصدر نفسه، ص(٤٩).

داخلى خطير في عام ٢٧٠هـ - ٨٨٣م أدى إلى إضعاف شأن أسرة بني قسي(١).

وبذلك أصبحت مدينة سرقسطة -أي بعد عملية الشراء - تدار من قبل عمال يعينون من قبل حكومة قرطبة (٥) وكان من أشهر هم أحمد بن البراء بن مالك الذي عينه الأمير المنذر سنة ٢٧٣ - ٢٧٥ه، واليا على سرقسطة من أجل محاربة بني قسي (٦) بز عامة محمد بن لب الذي عاد إلى التمرد من جديد، وقد استمر أحمد بن البراء عاملاً لولاية سرقسطة إلى بداية عهد الأمير عبدالله وي قرطبة، وأصبح لهذه كان والده البراء بن أحمد من وزراء الأمير عبدالله في قرطبة، وأصبح لهذه العائلة نفوذ كبير (٧).

وقد خاف الأمير عبدالله من خطر هذه العائلة، فقرر التخلص منها، فاستعان بأسرة بنى تجيب للقضاء على نفوذها، وقد تمكن عبدالرحمن التجيبي وابنه محمد

<sup>(</sup>١) العذري: المصدر نفسه، ص(٣٤).

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: الكامل التاريخ، ص(٢١٤).

<sup>(</sup>٣) المقصود بشراء المدينة هذا هو الالتزام بدفع الجزية .

<sup>(</sup>٤) ابن الفرضي: تاريخ العلماء، ص(١/١٥١)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٣٥)، ويشير العذري أن عملية الشراء تمت سنة ٢٦١هـ، ولكن رواية ابن الأثير تشير إلى أن البيع تم في عام ٢٧١هـ، وهو الأصح، حيث يذكر ابن الفرضي أن «الأمير محمد استقضى حوشبا على مدينة تطيلة في عام ٢٧١هـ»ومعنى ذلك أن القاضي كان موجوداً في تلك السنة أي أن عملية الشراء كانت في نفس السنة.

<sup>(°)</sup> العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٣٥).

<sup>(</sup>٦) ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(١٢٣).

<sup>(</sup>٧) العذري: نصوص عن الأندلس (٢٤).

من ذلك، حيث وضعا خطة محكمة لقتل أحمد بن البراء، ونفذت هذه الخطة في رمضان ٢٧٦هـ/ ٨٨٨م(١).

وبعد مقتل أحمد بن البراء عزل الأمير عبدالله والده البراء بن مالك من الوزارة (٢) وبذلك دخلت سرقسطة تحت سيطرة بني تجيب وتوارثوا حكمها.

وبقيت أسرة بني تجيب في ولائها لحكومة قرطبة حتى بداية عهد عبدالرحمن الناصر 7.7-8 هناي قبل إعلان الخلافة، كما كان لهم مشاركة فعالة مع الأمير عبدالرحمن الناصر في حركة الجهاد، فعندما هاجم ملك النافار شانجه غرسية الأول مدينة تطيلة سنة 7.78-9 هـ 7.19 سار الناصر إلى تطيلة وعند ما وصل إلى أحواز ها شارك معه من أسرة بني تجيب عامل سرقسطة محد د بن عبدالرحمن التجيبي والمنذر بن عبدالرحمن بن عبدالعزيز التجيبي عامل قلعة أيوب (Calatayud) عامل قلعة أيوب (Calatayud).

وفي عام ٣١٢هـ توفي عامل سرقسطة محمد بن عبدالرحمن التجيبي وخلفه ابنه هاشم بن محمد بن عبدالرحمن التجيبي، الذي خلف والده على حكم مدينة سرقسطة (١) واستمرت أسرة بني تجيب في سرقسطة وسيكون لها أحداث مهمة بعد سنة ٣١٦هـ مع الأمير عبدالرحمن الناصر، وسنفصل ذلك فيما بعد.

<sup>(</sup>۱) العذري: المصدر نفسه، ص(٤١)، ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(١٢٤)، السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(١٢٤).

<sup>(7)</sup> العذري: نصوص عن الأندلس، ص(7).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص(٤) (٤).

<sup>(°)</sup> قلعة أيوب: تقع جنوب غرب سرقسطة، رائعة البقعة، حصينة شديدة المنعة كثيرة الأشجار والثمار، رخيصة الأسعار، الحميري: الروض المعطار، ص(٤٦٩).

<sup>(</sup>٦) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٣).







# الفصل الأول

## سرقسطة في عصر الخلافة

## وفيه أربعة مباحث : -

- المبحث الأول: سرقسطة في عصر الخليفة الناصر.
- المبحث الثاني: سرقسطة في عصر الحكم المستنصر.
- 🗞 المبحث الثالث: سرقسطة في ظل المنصور محمد بن أبي عامر.
  - 🖨 المبحث الرابع: سرقسطة تحت حكم بني تجيب.

\* \* \* \* \* \*

### المبحث الأول: سرقسطة في عصر الخليفة الناصر

بدأ عصر الخلافة الأموية في الأندلس بإنهاء"عبدالرحمن الثالث"الإمارة وإعلان الخلافة، وذلك في أواخر سنة ٢١٦هـ/أوائل ٩٢٩م(١). وإعلان "عبدالرحمن الثالث" الخلافة يأتي تلبية لما تملية المصالح الداخلية والخارجية ومن أهمها تأكيد قوة الأندلس وضعف مكانة الأمير الأموي في قرطبة نتيجة للثورات والفتن الداخلية فأصبحت الحاجة ماسة إلى رفع مكانته السياسية والدينية والاستجابة لرغبة الأندلسيين في أن يكون خليفة للمسلمين. هذه من أهم المصالح الداخلية، أما المصالح الخارجية ضعف الخلافة العباسية في المشرق وقيام الخلافة الفاطمية في المغرب. (١)

و"عبدالرحمن الثالث" هو أول من تسمى من بني أمية بالأندلس بالخلافة وإمرة أمير المؤمنين الناصر واستمر لقب خليفة في ذرية عبدالرحمن الناصر بعده (")حتى سقوط الدولة الأموية ٢٢٦هـ -١٠٣٠م. وعلى الرغم من أن

<sup>(</sup>۱) في هذه السنة رأى الناصر أن تكون الدعوة له في مخاطبته والمخاطبات له في جميع ما يجري ذكره فيه، بأمير المؤمنين، فعهد إلى القاضي أحمد بن بقى، صاحب الصلاة بقرطبة بأن تكون الخطبة يوم الجمعة مستهل ذي الحجة بذلك فيقول: [الحمد لله ولي النعمة والإنعام بما أنعم به، وأهل الفضل بما تفضل علينا فيه!وقد رأينا أن تكون الدعوة لنا بأمير المؤمنين، وخروج الكتب عنا وور دها علينا بذلك، إذ كل مدعو بهذا الاسم غيرنا منتحل له، ودخيل فيه، وقسم بما لا يستحقه وعلمنا أن التمادي على ترك الواجب لنا من ذلك أضعناه، واسم ثابت أسقطناه فأمر الخطيب بموضعك أن يقول به، وأجر مخاطبتك لنا عليه، إن شاء الله والله المستعان!] انظر: ابن عذاري: البيان، ص (١٩٨/٢-١٩٩).

<sup>(</sup>۲) العبادي: در اسات في تاريخ المغرب والأندلس،مؤسسة شباب الجامعة، ۱۹۹۷، ص(۲۰).

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المقتبس، اعتنى بنشره ب شالميتا بالتعاون لضبطه وتحقيقه مع ف كورنيطي وم صبح وغير هما، المعهد الإسباني العربي للثقافة، مدريد، ١٩٧٩م، الجزء الخامس، ص (٢٤٢-٢٤٢)، ابن عذاري: البيان المغرب، ص (٢/٧٥١)، ابن حزم الأندلسي: نقط العروس في تواريخ الخلفاء،

الناصر أعلن نفسه خليفة على الأندلس إلا أن هناك بعض حركات التمرد والعصيان خاصة في الولايات الشمالية ومنها سرقسطة التي تولت الزعامة فيها في عصر الخلافة الأموية أسرة بني تجيب، فلم يكونوا على وفاق دائم مع حكومة قرطبة، وكانت تحدوهم أطماع كثيرة وكانوا يخشون عواقب السياسة التي كان يتبعها الناصر في إخضاع الولاة المحليين وسحق الأسر القديمة، وكان وجودهم في الشمال بين الممالك النصر انية يفسح لهم مجال التآمر والخروج. (۱)

وفي عام ٣١٨هـ ١٩٥٠م توفي عامل سرقسطة (٢) من قبل حكومة قرطبة وهو هاشم بن محمد بن عبدالرحمن التجيبي (٦) فطلب ولده محمد بن هاشم التجيبي إلى الناصر أن يقره على ولاية سرقسطة، فلم يجبه الناصر إلى ذلك، فسار محمد بن هاشم إلى قرطبة مؤكدا ً لولائه (٤) فصدر الأمر بتوليته في رجب سنة ٩١٩هـ ١٩٥٩م والتزم بدفع الجباية، ودام هذا الولاء نحو ثلاث سنوات (٥) وأراد الناصر أن يختبر ولاء أهل سرقسطة وذلك بدعوتهم للمشاركة في غزواته ضد نصارى أسبانيا، ففي عام ٣٢٢هـ ٩٣٣م قرر الناصر أن يغزو

<sup>=</sup> تحقيق شوقي ضيف، مجلة كلية الأداب، القاهرة، ١٩٥١م، ص(٥٠-٥١).

<sup>(</sup>١) عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٠٥).

<sup>(</sup>۲) ابن حیان: المقتبس،  $ص(^{7/})$ ، ابن عذار 2: البیان،  $ص(^{7/2})$ .

<sup>(</sup>٣) بعد وفاة محمد بن عبدالرحمن التجيبي عام ٣١٢هــ١٩٢٤م خلفه ولده هاشم على أمر سرقسطة حينما طلب هاشم ذلك من الناصر فنفذ ذلك له، والتزم هاشم الطاعة، كما أشترك في الغزو مع الناصر فكانت ولاية هاشم لسرقسطة أيمن ولاية ومقامه أفضل مقام انظر: العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٣).

<sup>(</sup>٤) العذري: المصدر نفسه، ص(٤٤).

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٥ ٣١)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٤).

أراضي النصارى (۱)، فبعث إلى أهل الثغور لموافاته فخرج إليه التجيبيون في رجالهم وتخلف محمد بن هاشم عنه (۲) وتعرف هذه الغزوة بغزوة "وخشمه" (Osma) وكان محمد بن هاشم زعيم بني هاشم في سرقسطة يخفي أطماعاً كثيرة ويضمر الخروج على حكومة قرطبة، ونجد أنه لم يشارك مع الناصر في غزوته للنصارى حتى يتمكن من تحقيق مشاريعه وأطماعه.

فخرج الناصر بالطائفة من قرطبة في منتصف جمادى الأولى سنة معرج الناصر في هذه الغزوة أعلام ٩٣٣هـ/٩٣٣ م في جيش كثيف، ورفعت قوات الناصر في هذه الغزوة أعلام العقاب المصورة فكانت من اختراع الناصر ولم يسبقه أحدٌ إليها، وكان معه ابنه الأكبر وولي عهده الحكم، كما استخلف الناصر في القصر ابنه عبيد الله (٣).

وقد اعتزم الناصر دخول أراضي النصارى عن طريق وادي الحجارة، وليضع حداً لما أبداه صاحب سرقسطه محمد بن هاشم التجيبي من تردد عن المشاركة مع الناصر في غزوته فاحتل الناصر "حصن ملوندة" وهو من حصون محمد بن هاشم بعد مبادرة أهل هذا الحصن بالطاعة ثم تقدم إلى "حصن روطة" (Ruede) وهو من حصونه أيضا وكان فيه أخوه يحي بن هاشم فافتتحه قسرا (٥) ثم سار الناصر إلى سرقسطة وطوقها ببعض قواته

<sup>(</sup>۱) في عام ٣٢١هـ٩٣٣م سار ملك ليون إلى مدينة أوسمة (وخشمة)التي كان يهددها المسلمون، فردهم عنها وأحتلها، وكانت أوسمه حيث تقع شرقي شنت أشتين على مقربة من دويرة وعلى خط الحصون الفاصل بين الأراضي الإسلامية وقشتالة القديمة، من القواعد الدفاعية المهمة: انظر: عنان دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٠١).

<sup>(</sup>٢) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٣٣٣)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٤)، ابن خلدون: العبر، ص(٤٤). العبر، ص(٤٤/٤).

<sup>(</sup>٣) ابن: حيان: المقتبس، ص (٣٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) حصن ملوندة: حصن من حصون سرقسطة بالأندلس. ياقوت: معجم البلدان، ص(0/0).

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٣٣٤-٣٣٥)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٤).

ونصب المكايد حولها، كما بعث قوات أخرى إلى تطيله (Tudela) وطرسونة (۱) للتضييق على أهل سرقسطة، وبعد أن تمكن الناصر من حصار سرقسطة رأى أن يتحول بقواته إلى غزو أراضي النصارى بداية بأراضي بنبلونة (Pamplona) عاصمة نبره (ناڤار) وهي أقرب الجهات إليه، وهنا وفدت عليه رسل الملكة (طوطة ابنة ايشيز ملكة ناڤار) تسأله عقد الصداقة والسلم (۲)، فلم يرفض الناصر طلبها بل رحب به فوفدت إليه ومعها وجوه من رجالها وقواميسها وأساقفها فاستقبلها الناصر وهو بمدينة "قلهره" (Calahorra) وتحيط به جيوشه الكثيفة فأحسن الناصر استقبالها وأكرم منزلتها (ئ).

وقد تعهدت الملكة (طوطة) للناصر بما يلي:

١-الالتزام بالطاعة.

٢- الابتعاد ع محالفة أي ملك أو أمير نصراني.

٣-كف الأذى عن المسلمين.

٤-معاونة قواد الثغر الأعلى في محاربة كل من خرج عن الطاعة.

٥-أن تخلى سبيل وجوه بني ذي النون الذين في اعتقالها.

ماجستم الحساين (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) تطيله: مدينة بالأندلس في جوفي وشقه، وبين الجوف والشرق من مدينة سرقسطة، ومن بنات تطيله مدينة طرسونة الحميري: الروض المعطار، ص(١٣٣).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن حیان: المقتبس،  $(\circ/\circ \Upsilon)$ ).

<sup>(</sup>٣) قلهره: مدينة أيبريه قديمة كان اسمها في القديم (Calagurrisnassica)وهي من المدن الشديدة المنعة والحصانة، وكانت تؤخذ وتسترد دائما في الصراع بين المسلمين ونصارى مملكة نبره، ويصنفها البكري ضمن إقليم طركونة في الجزء الثالث من قسمة قسطنطين. انظر البكري: جغرافية الأندلس، ص(٦٢)، أرسلان: الحلل، ص(١٧٦/٢).

<sup>(</sup>٤) ابن حیان: المقتبس، ص(0/777)، عنان: دول الطوائف، ص(170).

فسجل الناصر ما تعهدت به وأشهد الشهود على ذلك، كما أقر الناصر ابنها غرسية على بنبلونه وأعمالها ثم رجعت الملكة ورجالها إلى البلاد ،محملين بالهدايا القيمة.(١)

ومما يؤكد هذه العلاقات السلمية بين الناصر والملكة (طوطة) أن ابنها الذي أصيب بالسمنة المفرطة قصد عاصمة الخلافة لكي يتولى أطباء قرطبة علاجه. (٢)

وفي العام التالي سنة ٣٢٣هـ-٩٣٤م قام الناصر بغزو سرقسطة، وينقل لنا ابن حيان ما قاله عيسى الرازي عن غزوة سرقسطة، قال عيسى بن أحمد السرازي (فيها أي: في سنة ٣٢٣هـ-٩٣٤م كانت غزاة أمير المؤمنين عبدالرحمن الناصر لدين الله إلى سرقسطة أم الثغر الأعلى على مناجزة محمد بن هاشم التجيبي المنتزي بها ،آخر من بقي من أهل الخلاف بأرض الأندلس ، وقد كان قواده الذين خلفهم مقيمين حولها متظاهرين على التضييق عليها ، ملازمين لمراتبهم من حصرها ، مجاهدين في حرب أهلها فاستعد لغزوها بنفسه في هذه السنة وتأهب وحشد وبرز بعسكره قبل قفوله بمدة طويلة على عادته). (٢)

وقد أكثر الشعراء في مدح الناصر لخروجه في هذه الغزوة وكان من بينهم أحمد بن عبد ربه:-

فصول نظير اليمن والموكب وبالنصر والتأييد في القرب

<sup>(</sup>۱) ابن حيان: المصدر نفسه، ص(٣٣٦)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) حسين مؤنس: معالم تاريخ المغرب والأندلس، دار الرشاد، القاهرة، ص(٣٦٧).

<sup>(</sup>۳) ابن حیان: المقتبس، ص(٥/٥٥-٣٦٠).

وحزم به ينضم منصدع الدجي وعزم كحد السيف يفري بلاحد

قصد الناصر مدينة سرقسطة وتمادى في حصارها وذلك أنه أمر بتشييد المباني العالية والرفيعة في خارج المدينة ليكون مطلعا على من داخلها ،ولا يمشي ماش في أزقتها ، ولا يخرج خارج من أبوابها إلا والعين تأخذه، واللسان يصف هيئته ، كما شدد الناصر أيضا الحصار على أهل سرقسطة، وذلك عندما قطع عنها المرافق فبالغ في ذلك واشرف عليه بنفسه، فما كان من أهل سرقسطة إلا أنهم صبروا صبراً عظيما كذلك استطاع قواده أن يفتحوا بعض حصون سرقسطة (حصن ورشه) الذي كان فيه أخو محمد بن هاشم وهو إبراهيم بن هاشم، فنازله القائد محمد بن سعيد بن منذر القرشي ،ضيق عليه واستطاع هذا القائد أن يفتح حصن ورشة عنوة. (۲)

واستمر الحصار والتضييق على سرقسطة أربعة أشهر ،بعدها رجع الناصر إلى قرطبة تاركا لحصارها القائد أحمد بن إسحاق القرشي ثم أردفه بالوزير عبدالحميد بن بسيل ترافقهم بعض قوات الناصر. (")

وفي نفس العام٣٢٣هـ-٩٣٤م عقد الناصر السلم مع راميرو الثاني أو رذمير كما تسميه الرواية العربية وكان هذا الملك واسع النشاط والطموح. (٤)

وبعد تردد رسل رذمير ملك ليون إلى الناصر في التماس الصلح على أثر ما قام به المسلمون في أراضي رذمير (٥) أرسل الناصر إليه الوزير يحى بن

<sup>(</sup>۱) ابن حیان: المقتبس، ص(٥/٥) و مابعدها.

<sup>(7)</sup> ابن حیان: المصدر السابق، ص(0/77-771).

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المصدر السابق، ص(0/07)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(50).

<sup>(</sup>٤) عنان: تراجم إسلامية شرقية وأندلسية، مكتبه الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٩٠هـ - (٤) عنان: تراجم إسلامية شرقية وأندلسية، مكتبه الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م، ص(١٧٥).

<sup>(</sup>٥) لتفاصيل أكثر انظر: ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٣٤٢-٣٤٢).

يحي بن إسحاق سفيراً فاجتمع معه وعقدوا شروط الصلح ووقع الناصر هذه المعاهدة في منتصف ربيع الآخر من نفس السنة وكان يوما مشهودا بقرطبة (۱) وكان الناصر يرمي من وراء هذا الصلح إلى إبعاد رذمير عن التفاهم مع محمد بن هاشم صاحب سرقسطة ومعاونته (۱)، فلم يدم هذا الصلح طويلا فسرعان مانكث رذمير الصلح وعاد للتحالف مع محمد بن هاشم صاحب سرقسطة ضد حكومة قرطبة. (۱)

وعلى الرغم من أن رذمير ارتبط بعهد السلم مع الناصر إلا أنه كان يرقب الفرصة لنقض الصلح، فما كان منه إلا أن نكث عقد السلم الذي كان بينه وبين الناصر في شهر رمضان من عام ٣٢٤هـ-٩٣٥م وذلك عندما استجاش به محمد بن هاشم على المسلمين رأى أن الفرصة سانحة لنكث الصلح والتحالف مع محمد بن هاشم التجيبي. (3)

وتعهد محمد بن هاشم لرذمير أن يعترف بطاعته نظير معاونته إياه في الخروج على عبدالرحمن الناصر ومحاربته(٥).

ثم عقد محمد ورذمير محالفة مع "طوطة" ملكة نبرة (ناڤار) وبذلك يكون الشمال كله قد تحالف ضد الناصر (١)

<sup>(</sup>١) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٥٣)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٥٥).

 <sup>(</sup>۲) ابن حیان: نفس المصدر، ص(٥/٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المقتبس، ص(٣٦٦/٥).

ابن حیان: المصدر نفسه، ص $(^{\circ})^{\circ}$ ).

<sup>(°)</sup> ابن حيان: المصدر السابق، ص(٥/٣٧٩)، ويقال إن هذا الحلف كان قد عقد قبل ذلك سراً وإن أثار ه ظهرت سنه ٣٢٤هـ-٩٣٥م، انظر عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٠٦).

<sup>(</sup>٦) عنان: نفس المرجع والصفحة.

ونستنتج هنا من النواحي السلبية لموقع سرقسطة وقوعها في الشمال وبعدها عن مركز الخلافة ومجاورتها للنصارى، أدى ذلك إلى انطلاق حركات المعارضة فكان منها هذا التحالف الخطير ضد الناصر الذي تمكن من تمزيق هذا الحلف فيما بعد.

وفي نفس العام ٣٢٤هـ-٩٣٥م بعث الناصر الوزير القائد عبدالحميد بن بسيل في جيش كثيف إلى سرقسطة للتضييق على سرقسطة وبني تجيب، وليدعم القوى المرابطة المجاورة لسرقسطة (١) ريثما يستطيع السير بنفسه إلى الشمال ثم أتبعه بجيش آخر بقيادة الوزير سعيد بن المنذر القرشي ليقوم بالمعاونة في التضييق على سر سطة. (٢)

وفي عام ٣٢٥هـ-٩٣٦م غزا الناصر غزوته الشهيرة لسرقسطة (٢) ففي منتصف شهر رجب من نفس السنة خرج الناصر من قرطبة (٤) إلى مقاتلة أعدائه في جيش ضخم، وكان بروزه لهذه الغزوة يوماً مشهوداً وفي ذلك يقول أحمد بن حم بن بدربه:

يوم من العز مجموع له يختال في عقوتيه الجود النصطاس والبطاس والبطاس

وعلم الناصر أثناء سيره أن النصارى في الوقت الذي يحتشدون فيه بأطراف الثغر الأعلى لمناصرة حليفهم محمد بن هاشم التجيبي صاحب سرقسطة الذي استجاش بهم يحاولون في نفس الوقت الزحف نحو طليطلة

<sup>(</sup>۱) ابن حیان: المقتبس،  $\infty$ (۵/۳۸).

<sup>(</sup>۲) ابن حيان: مصدر سابق، ص(٣٨١/٥)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٠٧).

<sup>(1)</sup> ابن حیان: المقتبس، ص(97/9).

<sup>(</sup>٤) العذري: نصوص عن الأندلس، o(6).

لإثارة الثورة فيها، فسار الناصر إلى طليطلة ونزلها ليأمن أهلها، ويرهب النصارى، فلما علم النصارى بذلك رجعوا مذعورين إلى الشمال. () وبعد أن أحكم الناصر جميع شؤونه في الثغر الأدنى حيث أبقى قوة من جيشه في منطقة طليطلة بقيادة مولاه ثرق أي () قصد الثغر الأعلى. () ومما يجدر بالإشارة هنا أن الناصر جل من مدينة طليطلة مركزا وقاعدة انطلاق في غزوته لسرقسطة وقد سلك الناصر طريقه إلى الثغر الأعلى عبر وادي الحجارة وقد رأى أن يبدأ أولا بقلعة أيوب، حيث كان فيها الثائر مطرف بن منذر التجيبي المعروف بأبي شويرب صاحب قلعة أيوب، فقد استجاش مطرف بالنصارى فبعث له مطرف وحاصر القلعة، وبعث يدعوه إلى الطاعة، ويؤكد له الأمان بخطه، مطرف وحاصر القلعة، وبعث يدعوه إلى الطاعة، ويؤكد له الأمان بخطه، ولكن مطرف أصر على معصيته واغتر بمن معه من النصارى ورفض هذه الدعوة . (أ) فما كان من الناصر إلا أن هاجم القلعة وبرز إليه مطرف وحلفاؤه الناصرى فوقعت بين الطرفين معركة شديدة كان النصر فيها حليفا للناصر وقتل فيها مطرف .

ونجا من هذه المعركة أخو مطرف و هو حكم بن منذر، فلجأ حكم بن منذر وجميع رجال بني تجيب ومن معه من فرسان ألبه والقلاع إلى القصية المعردة وامتنعوا بها فاستمر الهجوم عليهم وكثر القتل في المدافعين حتى اضطر حكم

<sup>(</sup>١) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٤٩٩ـ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) دُرَّي بن عبدالرحمن الصقلبي، مولى أمير المؤمنين الناصر. ابن عذري: البيان، ص(٢٠٧/٢).

<sup>(</sup>۳) ابن حیان: المقتبس، ص(٥/٥٣٩).

<sup>(</sup>۱) ابن حيان: المصدر نفسه، ص(٥/٣٩٦).

<sup>(</sup>٥) ابن حیان: المقتبس، ص(٥/٣٩٧).

<sup>(</sup>٦) القصية (الحصين أو القصير )عنان: الأعلام الجغرافية والتاريخية الأندلسية باللغتين الأسبانية والعربية، المعهد المصري للدراسات الإسلامية، مدريد، ١٩٧٦،  $ص(\Lambda)$ .

بن منذر أن يطلب الأمان له ولحلفائه النصارى ليعودوا إلى بلادهم، وإلحاقه هو وأهله بالحضرة، فقبل الناصر ذلك ونزل الحكم ومن معه من القصبة و أفي عن النصارى المستأمنين وقر ل الباقون (اوتم فتح قلعة أيوب في التاسع عشر من شهر رمضان من عام ٣٢٥هـ-٩٣٦م وكان فتح قلعة أيوب أول صدع خطير في ثورة بني تجيب، وكان بها فضلا عن مناعتها الطبيعية عدة كبيرة من فرسان سرقسطة والأكابر وخمسمائة من الفرسان النصارى لم ينج منهم سوى الخمسين الذين أمّ نوا. (١) وقد أفاض الشعراء في تهنئة الناصر بهذا الفتح ومن ذلك قصيدة لابن عبد ربه:

يا ابن الخلايف والصيد ألقت إليك الرعايا بالمقاليد الصيد الحسيد

وقبل أن يسير الناصر إلى سرقسطة رأى أن يقوم بجولة في أراضي النصارى فاتجه إلى ألبه والقلاع وفتتح ثلاثين حصناً من حصونهم وسار الناصر بعد ذلك إلى تطيلة ثم سار منها إلى سرقسطة فنزل عليها في الثاني عشر من شهر شوال في سنة ٣٢٥هـ-٩٣٦م وابتنى حولها المنازل والدور بمحلته (٤). كما عهد الناصر إلى قريبه أحمد بن إسحاق القرشى قائد الفرسان

ابن حیان: المقتبس، ص(0/89-997).

<sup>(</sup>۲) ابن حيان: المصدر السابق، ص(٥/٩ ٣٩)، عنان: دولة الإسلام العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٠٨).

<sup>(</sup>۳) ابن خلدون: العبر، ص(٤/٤)، ولمزيد من التفاصيل انظر: ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٥-٤-٤-٤-٤-٤-٤-٤-٤-٤-٤-٤-١).

ابن حیان: المصدر السابق،  $\infty(0/1.3-7.3)$ .

<sup>(°)</sup> كان أحمد يتطلع إلى ولاية العهد بل أنه لم يتورع عن إثلوة حفيظة الخليفة بأن أنفذ إليه كتاباً يفصح له فيه عن قصده، وفي الوقت ذاته لم يكن صادق العزم في نيته تجاه سرقسطة فاستشاط الخليفة غضباً منه وكتب إليه وهو حانق علية، انظر: رينهرت دوزي: المسلمون في الأندلس، ترجمة حسن حبشي، الهيئة المصرية للكتاب ١٩٩٤م، ص(٣٢/٢-٣٣). نص ما كتبه الناصر

بحصار سرقسطة وعينه حاكماً للثغر ولكنه تهاون في الحصار لأطماع كانت تجيش بها نفسه فانبه الناصر وعزله، فاتفق مع أخيه أمية على التآمر والخروج، فوقف الناصر على أمر هما واكتفى بنفيهما من الأندلس(۱).

واستمر حصار سرقسطة عدة أشهر والناصر يضيق الحصار بشكل أقوى حتى اضطر محمد بن هاشم أن يبعث رسالة في طلب الأمان والصلح، ويروي لنا ابن حيان في كتابه المقتبس ذلك فيقول: «لما مس آل تجيب الضدر واشتد عليهم الأمر ورأوا من مساكنة السلطان عليهم في عقر دارهم وإشرافه عليهم في أفنيتهم، ما ضاقوا به ذرعاً وخانهم صبرهم، واستقتحوا باب المراسلة وطلبوا الأمان » فأبدى الناصر قبوله وتسامحه وطلب أن يخرج إليه إخوة محمد بن هاشم وكبار الشخصيات في سرقسطة لعقد الصلح، فخرج إليه رجال سرقسطة ومن بينهم إخوة محمد يحي وعبدالرحمن وهذيل، فقبض الناصر على تلك الصفوة المختارة من سرقسطة وتم إيداعهم السجن (۱). فلما علم محمد بن هاشم بتلك الضربة القاسية التي حرمته من كبار معاونيه ظل ممتنعا ورسل الناصر تترد إليه بالإعذار والإنذار، وأخيراً بعث الناصر إليه بوزيره ومولاه

<sup>=</sup> إلى أحمد بن إسحاق (أم بع فلم كنا نرى الأستحماد إليك استصلاحاً له فأبى الطبع الغريزي إلا ما استحكم منه فيك إلا أن أستحوذ عليك فالفقر يصلحك والغناء يطيغك إذا لم تكن عرفته ولا تعودته أو ليس كان أبوك فارساً من فرسان ابن حجاج أخسهم حاء عنده وأنت يومئذ نحاس الحمير بإشبيلية فأقبلتم إلينا في لم ونصرناكم وشرفناك ومو لنا واستوزرنا اباك وقلدناك اعدته أجمع وفوضنا إليك أمر ثغرنا الأعظم فتهاونت بالتنفيذ لنا وقلة المبالاة بنا.... ». انظر: مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(١٥٦) وما بعدها.

<sup>(</sup>۱) سار أميه إلى مدينة شنترين ناحية الغرب وتحالف مع ملك ليون، أما أحمد فحاول الاتصال بالفاطميين فأمر الناصر بإعدامه انظر: ابن خلدون: العبر، ص(۱۳۹/٤)، ابن الأثير: الكامل، ص(۳۵۷/۸).

<sup>(</sup>۲) ابن حیان: المقتبس،  $ص(°/^2)$ .

مح د بن عبدالملك بن أبي عبده، فاطمأن محمد بن هاشم إليه وأذعن إلى التوبة وطلب الأمان والصلح وكان ذلك خلال عيد الأضحى سنة 77هـ-77هـ-77 فاستجاب الناصر لطلب محمد بن هاشم وعقد له الأمان (٢). بأوثق عقد وشهد على ذلك الشهود من أهل العسكر أهل الثغور وكان ذلك في شهر محرم سنة 77هـ-77ه 70و دخل الناصر سرقسطة بعد أن أسلمها إليه محمد بن هاشم هاشم وكان ذلك في 10 محرم سنة 177هـ-10

وتجو ل الناصر داخل سر قسطة ورأى حصانة أسوارها وإتقانها فأمر بهدم الأسوار حتى لا تشجع الخارجين على الثورة (أو دعم الحصون برجاله ونظر في مصالحها، وأمن الناصر أهلها فسكنت نفوسهم، وأثناء مقام الناصر في سر قسطة أحب أن يختم غزوته هذه بجهاد نصارى بنبلونة فبعث حملة قوامها أربعة آلاف من الفرسان المختارين بقيادة نجدة بن حسين مولاه، وأمر محمد بن هاشم أن يرافقه في أصحابه حتى يبر هنوا على حسن ولائهم، ويثبتوا قطع صلتهم بالنصارى، فسار نجدة بن حسين في اليوم السابع والعشرين من محرم سنة ٢٦٦هـ-٩٣٧م وانضم إليه في اليوم التالي محمد بن هاشم في تطيله واتجها صوب «شنت أشتين» و«ذي شره» وكان النصر فيها حليفاً للمسلمين وعادوا مثقلين بالغنائم إلى سر قسطة (أو بعد أن استتم الناصر النظر في شؤون الثغر، وحفظ أطرافه وتزويده بالمدافعين وكل ما يضمن سلامته غادر سر قسطة

<sup>(</sup>۱) ابن حیان: المصدر السابق،  $ص(^{\circ/2} \cdot ^{2})$ .

<sup>(</sup>٢) انظر نص الأمان أو وثيقة سرقسطة في ملاحق الرسالة.

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المصدر السابق، ص(٥/٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) ابن حيان: المصدر السابق، ص(0/9 13)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(50).

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٩١٤).

<sup>(</sup>١) ابن حیان: المقتبس، ص(0/2-2113).

في الرابع عشر من شهر صفر فكان وصوله لقرطبة في الثالث عشر من ربيع الأول من سنة ٣٢٦هـ-٩٣٧م، بعد غياب دام عنها ثمانية أشهر (١).

ووفد محمد بن هاشم التجيبي بعد ذلك على قرطبة فأكرمه الناصر تكريماً عظيماً وأقام في كنفه مدة في رغد وإيثار وكان يحضر مجالس الخليفة (آثم غادر قرطبة في شهر رجب من نفس عام ٣٢٦هـ-٩٣٧م بعد أن ولاه الناصر سرقسطة وعقد له عليها وعلى الجهات التابعة لها، وولاه في نفس الوقت القيادة وبذلك رجع إلى مكانته السابقة. (آ) وهكذا أصبحت سرقسطة ولاية تابعة للخليفة حتى سقطت الخلافة وبذلك انهارت ثورة التجيبيين في الشمال وكانت من أخطر الثورات التي واجهها الناصر لأنها أضحت مركزاً لتجمع القوى المعادية لخلافة قرطبة وبانتهاء ثورة سرقسطة انتهت تلك الثورات التي اجتاحت الأندلس في مطلع القرن الرابع الهجري -العاشر الميلادي وكان للناصر الدور الأساسي في توحيد الأندلس والقضاء على تفرقها(أ).

وبعد أن تمكن الناصر من إخضاع الشمال الشرقي من شبه الجزيرة كله لسلطانه لم يبق أمامه سوى رذمير ملك ليون (°)، ففي عام ٣٢٧هـ-٩٣٨م، قام

<sup>(</sup>۱) ابن حيان: المصدر نفسه، ص(٥/٤٢٣-٤٢٣)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٦)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤١٣).

<sup>(</sup>٢) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٤٢٤-٤٢٣)، ويخالف العذري قول ابن حيان حيث يذكر أن محمد بن هاشم التجيبي قدم مع الخليفة الناصر إلى قرطبة العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٦).

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المقتبس،  $ص(0/2 \times 2)$ ، العذري: نصوص عن الأندلس،  $ص(5 \times 2)$ .

<sup>(</sup>٤) ويقول ابن حيان في ذلك [إن الناصر صيِّر الأندلس جميعا في قبضته، واقتلع أمر النفاق بأسره، فلم يبق له بعد محمد بن هاشم ناكب عن الطاعة، فأصبح يذود أهلها طردا بعصاه، ويمضي فيهم حكمه، ووجب عند ذلك قفوله إلى حضرته واستواه على أريكته، لما استوى له ملك الأندلس معاً ]ابن حيان: المقتبس، ص(٤٢٢/٥).

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المصدر السابق، ص(٤٣٢)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٦).

الناصر بحملته المعروفة بغزوة الخندق (Al handiga)و لأهمية هذه الغزوة أطلق عليها"غزاة القدرة"(١)وينقل لنا ابن حيان في كتابة المقتبس ما رواه عن الرازي عيسي بن أحمد عن غزوة الخندق وملخصها، لما عزم الناصر على غزو أهل جليقة (مملكة ليون)وأخذ يستعد لهذه الغزوة، فحشد جيشاً ضخماً، وبعث كتبه إلى الثغور واستكثر من الآلات والسلاح، وخرج الناصر في قواته إلى الغزو في شهر شعبان من نفس السنة، ووصل الناصر بقواته إلى طليطلة في رمضان وأقام بها ستة أيام ثم خرج منها إلى أرض العدو في شوال فجال فيها أياماً وأخلى النصاري هذه المنطقة وكانت كثيرة النعم والأقوات، فاستولى المسلمون عليها ثم تقدم المسلمون بعد ذلك إلى عدد من حصون النصارى، فنازلوا أهلها وذلك في ١٣ شوال من نفس العام(١) وكان لمحمد بن هاشم التجيبي دور كبير في هذه الغزوة حيث تمكن من إظهار قوته وصدق طاعته حيث تقدم في نفس الوقت الذي بدأت فيه المعركة بقواته فعبر نهر شنت مانكش المعروف بشورقة "Pisuerga" والتقى بالعدو وراء النهر حيث اشتدت بينهم الحرب، ونجح محمد في الضغط على قوات العدو، فانسحبت إلى المدينة ولجأت إلى قصبة المدينة، واقتحم محمد بن هاشم مدينتهم، وعاد النصاري فاجتمعوا وخرجوا من القصبة ودارت بينهم حرب صعبة، سقط خلالها محمد بن هاشم عن فرسه ووقع أسيراً عند النصارى في شوال من نفس العام (").

وهُزم المسلمون في هذه المعركة هزيمة شديدة على باب شنت مانكش، وقتل منهم كثير وارتدوا في تراجعهم إلى خندق عميق وهو الذي تنسب إليه الموقعة وتقدم الناصر بقواته واحتل بهم أعلى نهر بشورقة وعجز النصارى

<sup>(</sup>۱) مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(١٥٦).

<sup>(7)</sup> ابن حیان: المقتبس، ص(8/82).

<sup>(7)</sup> ابن حیان: مصدر سابق، (8/272-272).

عن اتباعه ولبث هناك يومه وقد ساد الخلل في الجيش وأيقن الناصر بتمحيص الله المسلمين ثم رحل قافلاً حتى وصل مدينة وادي الحجارة ثم سار إلى قرطبة (۱) وهناك العديد من المصادر العربية (۱) التي أشارت إلى غزوة الخندق وخاصة المصادر الأندلسية ومن أهمها ما رواه ابن حيان عن الرازي التي ذكرناها سابقاً، وأيضاً رواية ابن الخطيب في كتابه "أعمال الأعلام" حيث يصفها بالوقعة الشهيرة التي ابتلى الله بها عبدالرحمن ومحصه والتي أوقعه بها عدو الله رذمير ابن أردون ويحدد ابن الخطيب تاريخ ومكان الموقعة في يوم الجمعة لإحدى عشرة ليلة خلت من شوال سنة ٣٢٧هـ ٩٣٨م ووقعت على باب مدينة شنت ما نكش (۱) من بلاد الروم بعد قتال أيام جالت فيه المغالبة بين الفريقين بأشد ما يكون وأصعبه، ثم كانت للعدو كرة فانكشف المسلمون انكشافاً لم يسمع بمثله وألجا العدو المسلمين إلى خندق بعيد المهوى، وهو الذي تنسب إليه الموقعة فتساقط فيه المسلمون حتى ساروا بين حافتيه، وانكشف الناصر وأسلم فيها محلاته فاستولى عليها العدو بما فيها من عدة وغير ذلك، وضاع فيها مصحفه ودر عه (١) وتمتاز رواية ابن حيان وابن الخطيب بالدقة والوضوح فيها مصحفه ودر عه (١)

<sup>(</sup>۱) ويزيد ابن حيان على رواية الرازي كما ينقل الينا رواية ابن مسعود عن غزوة الخندق انظر: ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٤٣٦-٤٤٧).

<sup>(</sup>۲) مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(١٥٦)، ابن خلدون، العبر، ص(٤/٠٤)، ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(١٢٧٢-٢٧٣) هامش(١)، المسعودي: علي بن الحسين: مروج الذهب، تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد، دار الفكر، الطبعة الخامسة ١٣٩٣-١٩٧٣م، ص(١٦٢/١)، ونقلها عن المسعودي المقري: نفح الطيب، ص(٨/٨).

<sup>(</sup>٣) شنت منكش: هي بالإسبانية (Simancas) سيمانقة وتقع على مقربة من نهر دويره شرقي مدينة سمورة وجنوب غربي بلد الوليد. انظر عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(١٩).

<sup>(</sup>٤) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٣٦-٣٧).

('). ويمكن حصر أسباب الهزيمة وعوامل الانكسار التي حلت بالمسلمين إلى عاملين:

افقدان الوحدة بين صفوف هذا الجيش الكبير الذي حشر حشراً مكرها غير مخير (1). بالإضافة إلى تعيين نجدة بن حسين الصقلبي قائداً أعلى له، فقد ولاً د ذلك نوعاً من التذمر وأثر تأثيراً سلبياً على معنويات بعض فرقه وإلى هذا يشير ابن حيان بقوله: "وبدا من قوم من وجوه الجند في هذا اليوم النفاق لأضغان احتملوها على السلطان، ففتقوا الصفوف، وشرعوا في الهرب وجروا على المسلمين الهزيمة "(1).

٢- أن ميدان المعركة لم يكن في صالح القوات العربية ولم يسمح لها بالمناورة الكافية عند الضرورة لذا حسمت المعركة مع أول ارتداد أصاب بعض فرق هذه القوات، ولم يتمكن الناصر من معالجة الموقف بعد مقتل نجدة الصقلبي وإبعاد قواته المتراجعة بدون نظام إلى الخندق الذي أصبح مقبرة حقيقية لمعظم قواته المرتدة (أ). وكان لهزيمة المسلمين في غزوة الخندق نتائج خطيرة بالنسبة للخلافة الأموية بقرطبة وبالنسبة لإمارة الثغر الأعلى بسر قسطة تمثلت فيما يلي: ١- كانت موقعة الخندق خاتمة أعمال الناصر الحربية فلم يغز بعدها أي غزوة بنفسه، واهتم بالبناء والتعمير (أ). وفي ذلك يقول ابن حيان «إنه

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(١٥).

<sup>(</sup>٢) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المصدر السابق، ص(٥/٤٣٦-٢٣٧)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٣٧)، السامرئي وآخرون: تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠٢م، ص(١٦٩).

<sup>(</sup>٤) السامرائي وآخرون: نفس المرجع والصفحة.

<sup>(</sup>٥) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٣٧-٣٨)، ابن خلدون: العبر، ص(٢/٤١).

قد اشتدت على الناصر نكبته في غزوته هذه، فاتهم سعده واعتكر بكره، حتى خاف على نفسه، فأثير علية بعكس همه، فالتفت إلى البنيان يعالج به همه وأساه، فأنشأ مدينة الزهراء (۱). وأقصر من ذلك الوقت عن الغزو بنفسه ». ٢- اتبع الناصر سياسة جديدة نحو أمراء الثغر الأعلى وهو أنه أسند إلى ولاة الثغر والأسر المستقرة به والتي كانت تتمتع بالعصبية القوية مثل آل تجيب وآل ذي النون وآل الطويل وآل رزين محاربة النصارى وتزويدهم كل عام بالعدد والسلاح (۱).

٣-اعتماد الناصر في حملته على (غلمانه وأحشامه خاصة )لما هم عليه من تكامل العدة وعدم استعانته بأحد من أجناس المطوعة (٣). ٤-كان وقع هذه الهزيمة شديداً على الناصر فقد حاول تسويفها بمنشور عام فصل فيه الظروف التي أحاطت بقواته والأسباب التي أدت إلى هذه النتيجة (٤). وبقي محمد بن هاشم أسيرا ً لدى النصارى أكثر من عامين، حيث وقع في أسر رذمير ملك ليون، وكان ذلك في غزوة الخندق وبذل الخليفة الناصر جهده لفك أسر محمد بن هاشم، ففي عام ٣٢٩هـ - ٤٤م لجأ الناصر إلى إبرام السلم مع رذمير لفك أسر محمد بن هاشم وتولى إبرام السلم حسداي بن إسحاق الإسرائيلي الكاتب (٥). وفي شهر صفر من عام ٣٣٠هـ ١٤م وصل محمد بن هاشم التجيبي إلى قرطبة بعد أطلاق سراحه حيث مكث في الأسر عامين وثلاثة أشهر (١). فسر الناصر الناصر

<sup>(</sup>۱) الزهراء: تقع في غربي قرطبة، بناها الخليفة عبدالرحمن الناصر، وهي مدينة عظيمة. الحميري: الروض المعطار، ص(٢٩٥).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن حیان: المقتبس، ص $(\circ/2\pi \Lambda)$ .

<sup>(</sup>۳) ابن حیان: مصدر سابق، ص(۳۶-۶۶۹).

<sup>(</sup>٤) السامرائي و آخرون: تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، ص(١٦٩).

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المقتبس، ص(٥/٢٦٤-٤٦٧).

<sup>(</sup>۱) ابن حیان: مصدر سابق،  $ص(^{0/2})$ )، ابن خلدون: العبر،  $ص(^{2})$ ).

بخلاصه كثيراً، ورفع منزلته وولاه الوزارة، وأخرجه قائلً على الثغر الأعلى كله (۱) وبعد عودة محمد بن هاشم قام بدور كبير في التصدي لنصارى الشمال، عدما نقض غرسية بن شانجة صاحب بنبلونه معاهدة السلام (۱).

واستمر محمد بن هاشم التجيبي والياً وقائداً بالثغر الأعلى إلى أن توفي شهر محرم سنة ٣٣٨هـ ٩٤٩م، فخلفه ابنه يحيى بن محمد بن هاشم على سرقسطة وأعمالها(") وفي عام ٤٠٠ هـ ١٥٩م كانت للمسلمين فتوحات في أراضي النصارى وشارك التجيبيون في ذلك، وكان منها فتح على يدي يحي بن هاشم التجيبي(أ). ومنذ أواخر فترة حكم الناصر التي انتهت في سنة ٥٠٨هـ ١٩٦٩م، وخلال فترة حكم ابنه الحكم المستنصر بالله "٣٥٠ -٣٦٦هـ ١٩٦١ و ١٩٦٨م "سعت الخلافة إلى العناية أكثر بشؤون الثغر الأعلى، فوثقت صلتها بالتجيبيين وأشركتهم في حملاتها العسكرية ضد نصارى الشمال، وقد أدى التجيبيون دوراً بارزاً في ذلك، فقام يحي بن محمد التجيبي والي سرقسطة بمهاجمة أراضي النصارى، واشترك مع القائد أحمد بن علي في حملة قرطبة الى ثغر برشلونة، كما سار مع القائد غالب إلى ألبه والقلاع(") .حيث تمكن من احتلال حصن غرماج (Gormaz) (أ).

- (۱) ابن حیان: المقتبس،  $ص(^{\circ}/^{2})$ .
- (۲) ابن حیان ۱: المصدر السابق، ص(٥/١٨١-١٨١).
  - (7) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(4).
    - (٤) ابن عذاري: البيان، ص(٢١٧/٢).
- (°) كان ذلك في سنة ٤٥٢هـ-٩٦٥م، انظر: ابن خلدون: العبر، ص(٤/٥٤)، المقري: نفح الطيب، ص(١٤٥/١). ص(٣٧٣/١).
- (٦) غرماج: تقع قاعدة غرماج الحصينه على نهر دويرة على مقربة من شنت إشتين، وكان الناصر قد انتزعها من النصارى سنة ٣٢٩هـ- ٩٤٠م. عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٨٧).





#### المبحث الثاني: سرقسطة في عصر الحكم المستنصر

بعد وفاة الناصر تولى الخلافة ابنه الأكبر وولي عهده الحكم المستنصر بالله بعهد منه، وكان الناصر قد آثره على سائر إخوته وولاه عهده، ويقول ابن خلدون في ذلك (كان الناصر قد رشح ابنه الحكم وجعله ولي عهده وآثره على جميع ولده) (۱) وبويع الحكم بعد وفاة أبيه تجديداً لعهده في الثالث من رمضان سنة ٥٠٠هـ ٦١ ٩م، وكان الحكم يومئذ في نحو الثامنة والأربعين من عمره (۱) وقد ذكرنا سابقاً عناية الخلافة الأموية بشؤون الثغر الأعلى منذ عهد الخليفة الناصر وخلال فترة حكم ابنه الحكم المستنصر، ونتج عن ذلك، مشاركة بني تجيب مع جيش الخلافة في الحملات تجاه النصارى، فكان للتجييين دور "بارز" في ذلك .كما شارك أيضا زعماء بني تجيب في احتفالات الخلافة بقرطبة في كل من عيدي الفطر والأضحى السنوية، فيذكر ابن حيان ذلك في كتابه المقتبس وهو يتحدث عن خمس سنوات من عصر الخليفة الحكم المستنصر من عام عن بني هاشم التجيبيين قد تم بعد جفوة جُهلت أسبابها وتاريخها.

ففي سنة ٣٦٠هـ- ٩٧٠م شارك زعيم بني تجيب يحي بن محمد بن هاشم في الاحتفال بعيد الفطر وقلد سيفاً من سيوف الخاصة كريماً له وكان جالساً بين كلً من الوزير عبدالرحمن بن موسى بن حدير والوزير صاحب المدينة

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون: العبر، ص(٤٣/٤)، وقيل إن الناصر أخذ بيعه العهد لابنه الحكم وهو طفل لم يجاوز الثامنة من عمره. انظر: ابن الخطيب: أعمال الأعمال، ص(٤١).

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري: البيان، ص(٢/٣٣/)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(١٠٠/١).

<sup>(</sup>۳) ابن حیان: المقتبس، ت الحجي، ص(۲۸-۱۰).

بقرطبة جعفر بن عثمان وصاحب المدينة بالزهراء محمد بن أفلح (۱) كما شارك أيضاً من بني تجيب كلُّ من عبدالرحمن بن محمد بن هاشم، وهاشم بن محمد وجلسوا في مكان أقل من مكانة أخيهم يحيى بن محمد بن هاشم، حيث جلسوا بين أصحاب الشرطة وقلدوا سيفين من سيوف الخاصة تشريفا لهما وشارك أيضا في هذا الاحتفال كل طبقات أهل الخدمة على حسب مراتبهم (۱). وبعد انقضاء صلاة العيد جلس الخليفة المستنصر بالله في محراب المجلس الشرقي من قصر الزهراء لتلقي تهنئة الجند وتسليمهم عليه (۱). ويستنتج من روايات ابن حيان وابن عذاري أن الخليفة الحكم المستنصر بالله استقدم زعماء بني تجيب من الثغر الأعلى إلى قرطبة في سنة ٢٦١ه ١٢٠ هم (١٧) وولى مدينة سرقسطة بني يعلي، أما أسباب نقلهم فهي غامضة، ولكن ابن عذاري يذكر في أحداث يعلي، أما أسباب نقلهم فهي غامضة، ولكن ابن عذاري يذكر في أحداث يحذر هم من إساءة معاملة رعيتهم، كما كتب إلى القواد والعمال بإنكار ما اتصل به من أن بعضهم يسفك دماء بعض بلا عهد ولا مشورة وأن ذلك عظم عنده وتبرأ إلى الله ممن أقدم عليه (۱).

فهل هذه الأحداث لها علاقة بتولية بني يعلي أمور سرقسطة وإبعاد زعماء بني تجيب عنها، ولكن استمر التجيبيون يشاركون في احتفالات القصر بقرطبة بنفس الطريقة في السنوات التالية حتى استعاد يحي بن محمد بن هاشم التجيبي ثقة الحكومة المركزية أثناء الاحتفالات بعيد الفطر، وذلك هو السبب في حضور هؤلاء التجيبيين إلى قرطبة بعد أن أبعدوا عن سلطاتهم في كل من

ماجست الحسان (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن حیان: المصدر السابق، ص(۲۸-۲۹-۳۰).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن حیان: مصدر سابق، ص $(\Upsilon)$ .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن حیان: مصدر سابق، ص $(\Upsilon\Lambda)$ .

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري: البيان، ص(٢٣٩/٢-٢٤٠).

وأمده بالقواد وكان من بينهم القائد الوزير يحيى بن محمد بن هاشم التجيبي حاكم سرقسطة وأمره الحكم بالتوجه إلى الغرب بعسكر مدداً للقائد غالب، وجامعاً اليد معه على حسن بن قنون وأمره بالتأهب لذلك اجلاً (٦) فخرجت هذه الإمدادات الجديدة إلى القائد غالب بقيادة الوزير يحي بن محمد التجيبي وإخوته يوسف ومحمد وهاشم وهذيل وبنو عمه التجبيون في عسكر ضخم يضم الأجناد والرماة الأحرار والعبيد وغيرهم ومعهم جملة من

<sup>(</sup>۱) لاردة: مدينة في ثغر الأندلس الشرقي، وهي مدينة قديمه ابتنيت على نهر يخرج من أرض جليقة يعرف (بشيقر)الحميري: الروض المعطار، ص(٥٠٧).

<sup>(</sup>۲) أحمد بن يعلي: كان من قادة الجيش الكبار منذ أيام الناصر، انظر: ابن عذاري: البيان، ص(۲۱۷/۲\_۲۱۸).

<sup>(7)</sup> ابن حیان: المقتبس، ت الحجي، ص(79).

<sup>(</sup>٤) ابن حیان: مصدر سابق، ص(۹٦)، ابن عذاري: البیان، ص(۲۶٦/٢).

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المقتبس، ت الحجي، ص(١٠٢).

<sup>(</sup>٦) ابن حیان: المصدر نفسة، ص(۱۲۸)، ابن عذاري: البیان، ص(۲٤٧/٢).

المال والكسى الفخمة والسيوف لمن يستأمن ويدخل في الطاعة من زعماء البربر (۱) وفي سنة ٣٦٣هـ/٩٧٣م افتتح القائد غالب مدينة البصرة (۱) التي كان انتزى فيها "محمد بن قنون الحسني "وذلك أن أهل البلد قاموا عليه وقتلوا نائبه وخليفته عليهم وابتدروا لمخاطبة القائد غالب يستجلبونه إليهم فوصلهم وملك المدينة وخاطب الخليفة بخبرها (۱). بينما أبقى القائد يحيى بن محمد بن هاشم التجيبي في "حصن الكرم" المحاصر لحصر النسر وذلك للتضييق على حسن بن نون في الحصن حتى استسلم في جمادى الآخرة من نفس سنة ٣٦٣هـبن نون في الحصن حتى استسلم في جمادى الآخرة من نفس سنة ٣٦٣هـ.

وفي سنة ٤ ٣٦هـ/٩٧٤م عاد القائد غالب منتصراً من بلاد المغرب إلى قرطبة ومعه حسن بن قنون واتباعه بنو إدريس الحسنيون ملوك المغرب والمستنزلين من معاقلهم إلى الأندلس، وواصل يحي بن هاشم التجيبي قيادة الجيش القرطبي في المغرب. (أوبادر الخليفة الحكم المستنصر بإمداد القائد التجيبي بالأموال اللازمة للصرف على جنده، وأمر الحكم "محمد بن حسين الطبني" بالانصراف إلى بلاد المغرب مرافقا للقائد التجيبي لمعرفته بأخبار المغرب وأهله وحسن رأيه، واستمرت قوات قرطبة بالمغرب الأقصى في الفترة التالية بقيادة يحيى بن محمد بن هاشم التجيبي في حين انشغال الفترة التالية بقيادة يحيى بن محمد بن هاشم التجيبي في حين انشغال

<sup>(</sup>۱) ابن حيان: المقتبس، ت الحجي، ص(١٢٩).

<sup>(</sup>٢) البصرة: تقع فيما بين طنجة وفاس وهي مدينة كبيرة، وأوسع تلك النواحي مرعى وأكثرها زرعاً الحميري: الروض المعطار، ص(١٠٨).

<sup>(</sup>۳) ابن حيان: المقتبس، ت الحجي، ص $(1 \, 1 \, 1)$ ، ابن عذري: البيان،  $(7 \, 1 \, 1)$ .

<sup>(</sup>٤) ابن حيان: المقتبس، ت الحجي، ص(١٢٤-١٥٠).

<sup>(</sup>٥) ابن حیان: مصدر سابق، ص(۱۹۶)، ابن عذاري: البیان، ص(۲٤٧/۲ ـ ۲٤۸).

<sup>(</sup>٦) نسبة إلى مدينة طبنة شرقي الجزائر.

<sup>(</sup>V) ابن حیان: المقتبس ت الحجي، ص(VV)).

الجيوش الأندلسية وقوادها الأكابر بحوادث العدوة انتهز النصارى هذه الفرصة حيث نكث صاحب قشتالة العهد والهدنة وهاجم حصن غرماج متحالفا مع ملك بنبلونة وملك ليون ضد خلافة قرطبة (۱) ويلاحظ هنا، أن من أهم الدوافع التي شجعت النصارى على مهاجمة حصن غرماج هو ذهاب الجزء الأكبر من قوات التجيبيين إلى بلاد المغرب.

وفي نفس العام ٣٦٤هـ/٩٧٤م عين الخليفة الحكم المستنصر عبدالرحمن بن يحي بن محمد التجيبي المقيم بقرطبة قائداً لمدينة سرقسطة ومطرباً لنصارى الشمال فغزاهم عبدالرحمن بحملة ضخمة هاجمت قوات النصارى في حصن شوس بجوار تطيلة وانتصر عليهم وتتبعت قواته المنهزمين وأرسل إلى قرطبة ثلاثة وثلاثين (٣٣) من القتلى النصارى، وبندا رفيع القدر، وقرنا بفخ مخضض وسبعة وأربعين فرسا، وقرىء هذا الفتح في الجامعين بقرطبة والزهراء (٢٠).

وبذلك أثبت التجيبيون مقدرتهم في الدفاع عن الثغر الأعلى، وقد استمرت قوات قرطبة بالمغرب الأقصى تحت قيادة القائد يحيى بن محمد التجيبي حتى سنة ٣٦٥هـ-٩٧٥م، حيث أرسل الخليفة الحكم كلاً من جعفر ويحي ابني علي بن حمدون الأندلسي قائدين للقوات الأندلسية بدلاً من القائد يحي بن محمد التجيبي، الذي كافأه الخليفة لحسن بلائه وإخلاصه في أداء مهمته في المغرب الأقصى فأعاده قائداً والياً إلى الثغر الأعلى وبين يديه الطبول والبنود(٣). وهكذا عاد التجيبيون منتصرين إلى مناطق نفوذهم بالثغر الأعلى اعتبار من سنة

ماجستم الحساين (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن حیان: مصدر سابق، ص (۱۸۸-۲۱۸-۲۱۹).

<sup>(</sup>۲) ابن حیان: مصدر سابق، ص(۲۳۷-۲۳۸).

<sup>(</sup>۳) ابن عذاري: البيان، ص(۲۹/۲-۲۵۰).

 $3778_{-}$ 978م. وفي عام  $3778_{-}$ 978م توفي الخليفة الحكم المستنصر بالله (۱) تاركاً ولاية العهد لابنه هشام، حيث أخذت له البيعة في حياة والده سنة  $378_{-}$ 970م ولاية الحكم ينتهي عصره الذي يمتاز بالسلام والأمن والرخاء، كما يمتاز بظاهرة من ألمع الظواهر في تاريخ الدولة الأندلسية هي ازدهار العلوم والآداب أعظم ازدهار، وهو خاتمة العظماء من بنى أمية.

<sup>(</sup>۱) يتفق كلاً من، ابن الابار: الحلة السيراء، ص(٢٠٠/١)، المقرى: نفح الطيب، ص(٣٩٦/١)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٤٣)، أن وفاة الحكم في ٢صفر من عام ٣٦٦هـ-٩٧٦م وينفرد عنهم ابن عذاري: في كتابه البيان حيث يجعل وفاة الحكم في ٣ رمضان من سنة ٣٦٦هـ-٩٧٦م.

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(۲/۹۶۲).

## المبحث الثالث: سرقسطة في ظل (المنصور) محمد بن أبي عامر

وفي اليوم التالي لوفاة الحكم المستنصر بالله، وهو يوم الاثنين ٣/صف من سنة ٣٦٦هـ ٩٧٦م تربع هشام المؤيد على كرسي الخلافة ولم يعترض أحد على توليته (١٠٠٠). ويصف لنا ابن الخطيب حالة الخلافة الأندلسية وأحوال الأندلس عند ولاية هشام المؤيد فيما يأتي «بويع ولي عهده (أي الحكم ) هشام الملقب بالمؤيد بالله، والخلافة قد بلغت المنتهى، وأدركت الجنى، وبلغ طورها، وانتهى دورها، فكانت كمامة، ثم زهرة بسامة، ثم ثمرة بهيّة، ثم فاكهه شهيه، وكان بكرسي العامرية مجلاها، ثم تلاها ما تلاها، وأرخص الحطوط من أعلاها، فكان المال قد ضاقت عنه خزائنه، والمصر قد عظمت مزاياه ومزاينه، والملك تعوذ بالله أن لا يصيبه عائنه الذي يعاينه، والمباني قد بلغت السماء سمواً، وزاحمت الكواكب علواً، والبلاد قد بلغ فيها إلى قاصي الاهتمام وفرغت بناتها من لبنات التمام، والآثار الصالحة قد تخلدت، والمآثر الواضحة قد تعددت، والأذهان في بسطة الإسلام قد تبلدت، ورسم الخلاف قد أمحى، والدولة المروانية قد بركت وسط المرعى، والدعوة قد انتشرت في المغرب الأقصى».

وبعد تولي هشام خلافة الأندلس، ظهر على المسرح السياسي للدولة ثلاث شخصيات لها مكانتها في الدولة وهي، الحاجب جعفر بن عثمان

<sup>(</sup>۱) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٤٨)، كما ينقل إلينا ابن الخطيب عن ابن حيان أسماء الذين أخذوا البيعة لهشام من مختلف الطبقات، انظر: ابن الخطيب، المصدر السابق، ص(٤٨) وما بعدها

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب: المصدر السابق، ص(٤٣-٤٤).

المصحفي (۱). ومحمد بن أبي عامر، وصبح البشكنسية والدة هشام المؤيد (۱). إضافة إلى القائد غالب مولى الحكم وصاحب مدينة سالم ولكن إحدى هذه الشخصيات استطاعت أن تستبد بالحكم وتصرف شؤونه تصرفاً تاماً وهي شخصية محمد بن أبي عامر الذي لقب بالمنصور فيما بعد وتعتبر هذه الفترة من سنة ٣٦٦-٣٩٩هـ-٧٩٠ م بداية مرحله جديدة في تاريخ دولة الإسلام في الأندلس ويمكن أن نطلق على هذه الحقبة أيام العامريين أو الدولة العامرية الممثلة في الحاجب المنصور بن أبي عامر وولديه المظفر وعبدالرحمن.

#### 🖒 محمد أبو عامر (نسبه ونشأته):

نسبه /هو أبو عامر محمد بن عبدالله بن محمد بن الوليد بن يزيد بن عبدالله بن محمد بن الوليد بن يزيد بن عبدالملك بن عامر المعافري (۳). نسبة إلى (معافر اليمنية) إحدى قبائل حمير مولده / ولد سنة ۳۲۷هــ-۱۰۰۱م(٤). وكان جده

<sup>(</sup>۱) هو جعفر بن عثمان بن نصر، من بربر بلنسيه، وينتمي إلى قيس بالمحالفة، وكان والده عثمان يتولى تأديب الخليفة الحكم في صغره، وتمتع بمنزلة كبيرة عند الخليفة عبدالرحمن الناصر انظر (ابن الفرضي: تاريخ العلماء والرواة، ص(١/٨٤٣-٣٤٩)، الحميدي: جذوة المقتبس، ص(١/٧٥)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(١/٧١).

<sup>(</sup>۲) كانت في الأصل جارية بشكنسية من نبرة واسمها صبح (Auroa) معناها (الفجر) وكان سيدها الحكم يسميها (جعفر) وكانت مغنية حظية عنده، ثم أنجب منها ولده هشام فصارت أم ولد واستطاعت بذكائها وحب الخليفة لها ان تتمتع بنفوذ واسع في قصر الحلافة ابن عذاري: البيان، ص(۲/۳)، عنان: تراجم إسلامية، ص(۲۰۰)، العبادي: دراسات في المغرب والأندلس، ص(۲۲٤).

<sup>(</sup>۳) المراكشي: المعجب، ص(۷۲)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(1/77))، ابن عذاري: البيان، ص(777/7).

<sup>(</sup>٤) ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٧٢/١-٢٧٣).

عبدالملك من أوائل الداخلين إلى الأندلس مع طارق بن زياد حيث نزل معه الجزيرة الخضراء (۱). في بداية الفتح العربي للأندلس ،وأظهر شجاعة وبسالة في المعارك الحربية كوفئ عليها بإقطاعات في بلدة طرش (Torrox) التي تقع على وادي أره (Guadiro) في شمال شرقي الجزيرة الخضراء واستمر أبناؤه من بعده وعظمت في بني عامر النباهة والوجاهة، وجاور بعضهم الخلفاء في قرطبة وبرز منهم الولاة والقضاة والعلماء (۱) وكان والده عبدالله المكنى بأبي حفص من رجال العلم والدين ،سمع الحديث وأدى فريضة الحج ، ومات في مدينة طرابلس المغرب ، أما والدته فهي بريهة بنت يحي تنتمي إلى بني تميم المعروفين بقرطبة ببني برطال (۱).

#### نشأته:

نشر محم بن أبي عامر نشأة حسنة، تجلت فيه ملامح الذكاء والفطنة، فنشر من صغرطالباً للعلم، حيث ورد على قرطبة فطلب العلم والأدب وسمع

تلاقت عليه من تميم ويعرب شموس تلألاً في العلا وبدور من الحميرين النين أكفهم سحائب تهمي بالندى وبحور

انظر ديوان ابن دراج: أحمد بن محمد: تحقيق محمود علي مكي، المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الأولى ١٣٨١ هـ - ١٩٦١ م، ص(٣٠١).

ماجست، الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) الجزيرة الخضراء: ويقال لها جزيرة أم حكيم، وهي جارية طارق بن زياد، ومدينة الجزيرة الخضراء تتوسط مدن الساحل وأقرب مدن الأندلس مجازا إلى العدوة انظر الحميري: الروض المعطار، ص(٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون: العبر، ص(١٤٧/٤)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٥٧/٢)، العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، ص(٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: البيان المغرب، ص(٢٥٧/٢)، ذكرنا سابقً أن المنصور محمد بن أبي عامر معافري النسب من حمير، وأمة تميمة لذلك قال فيه الشاعر أبو عمر أحمد بن دراج المعروف بالقسطلي قصيده فيها: -

الحديث وتميز في ذلك ،وتلقى العلم على يد عدد من الأساتذة ، وهم أبو على القالي البغدادي حيث أخذ عنه الأدب واللغة ودرس على يد ابن القوطية النحو، كما درس الحديث على يد أبي بكر بن معاوية القرشي (١) وكان محمد بن أبي عارمذ حلاثته طموحاً ويتوقع لنفسه مستقبلا باهراً، وفي هذا الصدد يروي لنا ابن الخطيب ما قاله موسى بن عزرون قال: « اجتمعنا يوما في منتزه لنا بجهة الناعورة بقرطبة، ومعنا ابن أبي عامر، وهو في حداثته، وابن عمه بن عسقلاجه، والكاتب ابن المارعز "ى ورجل يعرف بابن الحسن من جهه مالقة، وكانت معنا سفرة فيها طعام، فقال المنصور: « لابد لي أن أملك الأندلس، وأقود العسكر، وينفذ حكمي فيها »! ونحن نضحك منه، ونهزأ به، وقال «تمنوا على " » فقال ابن عمه « نتمنى أن نتولى المدينه » وقال ابن المارعز " ى: « نتمنى أن نتولى السوق » وقال ابن الحسن: « نتمنى أن توليني القضاء بجهتى، فإنى أحب التين حتى أتشفى من أكل التين » قال موسى بن عزرون : وقال « تمن أنت >فأسمعته كلاما عبيحاً فلم يك إلا أن صار الملك إليه، فولى ابن عمه المدينة وبلغه أمله، وولى ابن المارعز "ى السوق، وكتب لابن الحسن بالقضاء عساه يشبع من التين، قال وأغرمني أنا مالاً عظيما أجحفني وأفقرني لقبيح ما کنت جئته به » (۲)

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۲٥٧/٢).

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٧٨).

#### ﴿ اتصال محمد بن أبي عامر بخدمة الحكم المستنصر:

كان اتصاله بخدمة الحكم المستنصر يرجع إلى سنة ٢٥٦هـ-٩٦٦م(١). عندما أراد الحكم أن يعين وكيلاً لولده الصغير عبدالرحمن فذكر له الحاجب جعفر المصحفي محمد بن أبي عامر ووصفه لأم عبدالرحمن السيدة صبح ضمن جماعة مرشحين لذلك المنصب، فاختارت محمد بن أبي عامر لخدمتها وخدمة ابنها عبدالرحمن وبعد موت عبدالرحمن بقي في خدمة والدته السيدة صبح، كما عين مشرفاً لإدارة أملاك أخيه هشام وذلك في عام ٣٥٩هـ - ٩٦٩م(٢).

وكما ذكرناسابقاً فإن كل منصب كان يتدرج إليه محمد بن أبي عامر كان بمساندة السيدة صبح فكانت أولى هذه المناصب عندما عينه الحكم لخدمة زوجته صبح وخدمة ابنها عبدالرحمن وذلك في عام ٣٥٦هـ-٩٦٦م، وقد ذكرنا ذلك سابقاً وكان يعمل في هذه الخدمة براتب شهري وقدره خمسة عشر ديناراً، وبعد موت عبدالرحمن بقي ابن أبي عامر في خدمة السيدة صبح للنظر في أموالها وضياعها، ثم ترقى إلى النظر على الخزانة العامة، وفي سنة ٣٥٨هـما والى خطة المواريث وبعدها قضاء كورة ريه (جنوب الأندلس) وفي

<sup>(</sup>۱) وينقل لنا المقري صاحب كتاب نفح الطيب رواية أخرى عن اتصال ابن أبي عامر بخدمة الحكم وهي «أن ابن أبي عامر كان يجلس في دكان عند باب القصر ليكتب للخدم والمترافعين للسلطان إلى أن طلبت صبح من يكتب عنها، وعرفها به من كان يأنس الجلوس إليه من فتيان القصر فاستحسنت كتابته وعينته أمينا لبعض شؤونها». المقري نفح الطيب، ص(٣٩/١). وجدير بالذكر أن هذه الوظيفة التي أثبت فيها محمد بن أبي عامر كفاءة عالية كانت هي المنطلق لتدرجه في المناصب العالية في الدولة وذلك عندما شيدت السيدة صبح إعجابها به دفعها ذلك إلى مساعدته ليترقى في مناصب الدولة.

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(۲۰۱/۲).

نفس العام أيضاً عين قاضياً لكورة إشبيليه (Sevilla) (۱) ولبله (Niebla) (۲) وأعمالها، ثم عين في سنة ٣٥٩هـ - ٩٦٩م وكيلاً لهشام بن الحكم، ثم أصبح صاحب الشرطة الوسطى (۳) سنة ٣٦١هـ - ٩٧١م (۱)، ثم قاضي القضاة بالمغرب من العدوة وذلك في عام ٣٦٦هـ - ٩٧١م، كما عهد إليه الحكم بأخذ البيعة لابنه هشام المؤيد وكان ذلك في عام ٣٦٦هـ - ٩٧٥م، وقبل موت الحكم عين للنظر في الحشم « الخاص » (٥) .

وبعد أن تمت البيعة لهشام المؤيد سنة ٣٦٦هـ-٩٧٦م عين حاجب أبيه جعفر المصحفي صاحباً له، ورقى محمد بن أبي عامر إلى منصب الوزارة وبذلك جعل معاوناً لجعفر في تدبير أمور دولته وبذلك جعل ابن أبي عامر

<sup>(</sup>۱) إشبيلية: مدينة تقع جنوب غرب الأندلس على نهر الوادي الكبير وهي قديمة أزلية ويذكر أهل العلم باللسان اللطيني أن أصل تسميتها أشبالي ومعناه (المدينة المنبسطة) وإشبلية لها أسوار حصينة وسوقها عامرة وأهلها كثير. الحميري: الروض المعطار، ص(٥٨-١٠).

<sup>(</sup>٢) لبله: تقع في غرب الأندلس، وهي مدينة حسنة، لها سور منيع، وبها أسواق، وتجارات. الحميري: الروض المعطار، ص(٥٠٧-٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) يرجع الفضل للأمير عبدالرحمن الأوسط في إدخاله خطة الشرطة في نطاق النظام القضائي كخطة مستقلة ذات سلطات خاصة وكذلك بفصلها عن ولاية السوق، وقد جعل الشرطة قسمين، شرطة كبرى فقد كانت ولايتها على الخاصة والشرطة الصغرى كانت ولايتها على العامة. انظر: ابن حيان: المقتبس من انباء أهل الأندلس، تحقيق محمود مكي، لجنة احياء التراث الإسلامي، القاهرة ١٣٩٠هـ ١٩٧١م، ص(٢٨٥)، ابن خلدون: المقدمة، دار القلم، بيروت، الطبعة الحادية عشر ١٤١٣هـ ١٩٩١م، ص(١٨٥) وما بعدها، وفي عهد عبدالرحمن الناصر ظهرت شرطة ثالثة أطلق عليها اسم الشرطة الوسطى وكان أول من تقلدها سعيد بن سعيد بن حدير وذلك في عام ٢٠١٧هـ (انظر: ابن عذاري: البيان)، ص(٢٠٢/).

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري: المصدر السابق، ص(1/1)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المسلمين، ص(777).

<sup>(°)</sup> ابن عذاري: البيان، ص(٢٥١/٢)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المسلمين، ص(٣٢٦)، عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٩٦).

في تولي السلطة المباشر، وكان المصحفي معترضاً على ذلك، لأنه كان يرى في ابن أبيعامر منافساً يخشى بأسه، وبعد عودة ابن أبي عامر منتصراً من غزوت في ابن أبيعامر منافساً يخشى بأسه، والثالث في الثالث في الثالث في المنافسات في الثالث في المنافسات في الثالث في المنافسات في

سنة ٣٦٧هــ ٩٧٧م (١). رفعه الخليفة هشام المؤيد على خطة الوزارة أسوة بصهره غالب (٢) ورفع راتبه إلى ثمانين دينالاً في الشهر وهو راتب الحجابة في ذلك العصر (٣). وهكذا استطاع ابن أبي عامر يرتقي في سلم الوظائف بسرعة وساعده في ذلك مواهبه وكفاياته الباهرة ومساندة صبح والدة هشام المؤيد وحمايتها له. واستمر ابن أبي عامر يتمتع بنفوذه وسلطانه إلا أنه وجد أمامه طريقاً شاقاً ومليئاً بالخصوم والأعداء في داخل البلاد وخارجها، وكان عليه أن يسحق كل سلطة أخرى تعترض سبيله، وذلك للوصول إلى السلطة العليا، وبالفعل تمكن ابن أبي عامر من التغلب عليهم وذلك بعزيمته الجبارة ومكره وبالفعل تمكن ابن أبي عامر من التغلب عليهم وذلك بعزيمته الجبارة ومكره ودهائه، فنجد أنه يوقع بين خصومه ويضرب بعضهم ببعض ثم يصرعهم

<sup>(</sup>۱) في غرة صفر من سنة ٣٦٧هـ-٩٧٧م خرج ابن أبي عامر إلى طليطلة فالتقى هناك بصهره غالب و فتتحا معاً حصن رنيق و استوليا على ارباض سلمنقة و عاد ابن أبي عامر إلى قرطبة فنال إعجاب ورضى الخليفة و قلدة منصب ذي الوزارتين. انظر: ابن عذاري، البيان، ص(٢٦٧/٢).

<sup>(</sup>۲) انتهز ابن أبي عامر فرصة العداء بين الحاجب المصحفي وأبي تمام غالب فاستمال غالب جانبه وتزوج ابنته أسماء في حفل بهيج أقيم في قصر الخليفة في قرطبة بإشراف السيدة صبح والدة الخليفة هشام وتم العقد في سنة ٣٦٧هــ٧٩٩م وكان لزوجة ابن أبي عامر أسماء بنت غالب مكانه عنده لما تميزت به من الجمال والأدب. انظر: ابن بسام: أبي الحسن علي الشنتيري: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م ق٤، ص(٧/٧٤)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٦٧/٢)، المقري: نفح الطيب، ص(٢٠٠١).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: البيان، ص(٢٥٣/٢-٢٥٤، ٢٦٧)، عنان دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٤٢٥-٥٢٩).

واحداً بعد الآخر (١).

وكان أول خصومه السياسيين الحاجب جعفر بن عثمان المصحفي، حيث انتهز ابن أبي عامر فرصة العداء الذي نشأ بين المصحفي وبين رؤساء الصقالبه (۲) عقب مقتل المغيرة بن عبدالرحمن، وأخذ يوقع بين الفريقين، واستطاع المنصور بهذه الطريقة أن يشتت قوات الصقالبة ويخرجهم من القصر (۲) أيضا من الحوادث التاريخية التي استغلها ابن أبي عامر لإسقاط جعفر هي غارة القشتاليين على قلعة رباح (٤) بعد وفاة الخليفة الحكم المستنصر بزمن قصير حيث استغاث أهل الثغور وجاء صراخهم إلى قرطبة فلم يجدوا عند جعفر غناء ولانصرة، بل خذلهم ولم يقاتل القشتاليين رغم وجود جيش في قرطبة مع المال الوفير، فقام ابن أبي عامر بتهيئة الجيش للجهاد وإعداد السلاح والعدة، وقاد ابن أبي عامر هذه القوات فخرج في أول رجب من سنة ٢٦٦هــ٧٧٩م قاصدا الثغر الجوفي إلى جليقية، فاجتاز وادي آنه ثم عبر نهر تاجو وحصن الحامية وافتتح ضواحيه، وحصل على غنائم كثيرة ثم رجع إلى قرطبة بالغنائم

<sup>(</sup>۱) العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، ص(۲۲۷-۲۲۸). البتنوني: محمد بن لبيب: رحلة الأندلس، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعيد، ص(۹۱).

<sup>(</sup>۲) الصقالبة: أطلق الجغرافيون العرب هذا الاسم على الشعوب السلافية (سكان البلاد الممتدة من بحر قزوين شرقاً إلى البحر الأدرياتي غرباً) وهي البلاد التي كانت تسمى في العصور الوسطى باسم بلغاريا العظمى، ولقد دأبت بعض القبائل الجرمانية على سبي تلك الشعوب السلافية وبيع رجالها ونسائها إلى عرب أسبانيا، ولذا أطلق عليهم العرب اسم الصقالبة، ثم توسع العرب في استعمال هذا الاسم فأطلقوه على أرقائهم الذين جلبوهم من أية أمة مسيحية واستخدموهم في القصر الخليفي. العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، ص(١٩٧-١٩٨).

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل في قتل المغيرة بن بن عبدالرحمن (أخو الخليفة الحكم المستنصر)انظر: ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(٤٤/٧)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٦٠/٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) قلعة رباح: مدينة محدثة أيام بني أمية، تقع بين قرطبة وطليطلة، وهي مدينة حسنة لها حصن حصين على نهر آنه الحميري: الروض المعطار، ص(٤٦٩).

والسبي واستقبل بالحفاوة والتكريم وحظي بثقة الجند فالتفوا حوله (١).

ونتيجة لهذا الحدث أخذ نجم جعفر يضعف شيئاً فشيئا، فرأى ابن أبي عامر أن يستغل نجاحه في حملته الأولى للقضاء على جعفر والتخلص منه هو وغيره ممن يقفون عقبة في سبيل انفراده بشؤون الدولة . وكان ابن أبي عامر يطمع في الوصول إلى أرفع مناصب الدولة، وحتى يتمكن من تحقيق ذلك لابد أن يتخلص من منافسيه وأولهم جعفر المصحفي فانتهز ابن أبي عامر فرصة العداء التي كانت بين جعفر وغالب (فارس الأندلس) (۱) فاستمال غالباً إلى جانبه وتزوج ابنته وأصبح الجيش بيده وأخذ في مناصبة جعفر العداء، ونسب إليه تها عديدة وأوعز صدر الخليفة عليه فأمر بعزله عن الحجابة والقبض عليه وزجه في السجن وكان ذلك في عام ٣٦٧هـ-٧٧ هم واستمر سجيناً حتى توفي عام ٣٧٧هـ-٩٨١، وقيل إنه قتل خنقاً، وقيل دست إليه شربة مسمومة كانت سبب و فاته (۱)

وبعد أن تمكن ابن أبي عامر من التخلص من منافسه الأول جعفر المصحفي تحول إلى شخصية قوية كانت تعوقه عن بلوغ السلطة العليا في البلاد وهي شخصية صهره القائد غالب أمير الثغور وحاكم مدينة سالم، وكان قائدا شجاعا محنكا، ولهذا لم يقدم ابن أبي عامر على مواجهة صهره غالب بل استعان بفارس مثله وهو القائد جعفر بن علي بن حمدون المعروف بابن

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(٧/٧)، ابن عذاري: البيان المغرب، ص(٢٦/٢)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٦٠).

<sup>(</sup>٢) يأضاً كان يعرف غالب (ذي السيفين) وسيف الدولة الحكمية والناصرية انظر: ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٢١).

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل في محنة المصحفي أنظر: ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(٤٨/٧)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٦٨/٢) وما بعدها، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٥٩/١).

الأندلسي<sup>(۱)</sup> فاستدعى ابن أبي عامر جعفر بن حمدون من المغرب فعبر بجنوده البربر إلى الأندلس بعد أن ترك الأمر لأخيه يحي في المغرب، وأطلق ابن أبي عامر على هذه القوة المغربية اسم "جند الحضرة "أي جيش العاصمة وأخذ يغدق عليهم الأموال، حتى صاروا طوعاً لإرادته، وهكذا صار الجيش مقسما إلى قسمين :

أ-الجيش المرابط في الثغور بقيادة غالب .

ب-الجيش المرابط في العاصمة بقيادة ابن أبي عار.

وغضب غالب من هذه السياسة التي يتبعها ابن أبي عامر للإستبداد بكل شؤون الدولة العسكرية والإدارية، والسيما أن منصب الحجابة كان مشتركا بينهما وساءه أن يحجر على الخليفة، ويسيء معاملة المصحفي، ولهذا توترت العلاقة بينهما (۲).

وعمد غالب إلى مصانعة ابن أبي عامر ودعاه أثناء غزوة بالصائفة إلى أرض قشتالة إلى وليمة أقامها بمدينة أنتيسة إحدى مدن الثغر، حيث يقيم غالب للإجتماع به، وجاء ابن أبي عامر فانفرد به غالب، وشرع في عتابه ثم اشتد

<sup>(</sup>۱) جعف به علي بن حمدون المعروف بالأندلسي، جده الأكبر عبدالحميد الداخل إلى الأندلس من الشام وسكن البيره قرب غرناطة ثم انتقل حمدون حفيد عبدالحميد إلى بجاية بالجزائر فمال إلى الدعوة الفاطمية، وكان ابنه علي هو الذي بنى مدينة المسيلة بالجزائر، وكانت تعرف بالمحمدية وتولى حكمها ولما توفي ابنه جعفر حكمها، وحين قتل زيري بن مناد الصنهاجي محمد بن الخير بن خزر الزناتي القائم بالدعوة الأموية في المغرب خاف جعفر من زيري فرحل مع أخيه يحيى وكافة العلماء أهلها إلى بني خزر وقاتل هؤلاء جميعاً زيري في حرب طاحنة حيث قتل زيري مع مجموعة من أصحابه، وتبنى جعفر وأخوه الدعوة لبني أمية الأندلسيين، ثم ذهبا إلى حيث أكرمهما الحكم المستنصر واستقبلهما أروع استقبال انظر (ابن عذاري: البيان، ص(٢٤٢٠). ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٢٤)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٥٠).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(۲۷۸/۲-۲۷۹).

بينهما النقاش فما كان من غالب إلا أن أخرج سيفه وضرب ابن أبي عامر فأصابه في بعض أنامله، ولكن ابن أبي عامر استطاع أن يفر ناجيا بنفسه وأيقن غالب أن ابن أبي عامر لابد أن يعود بجيشه للانتقام فأخذ يستعد للقاء ابن أبي عامر فستجاش بملوك النصارى، وفي عام ٣٧١هـ-١٩٨ نشبت بينهما معركة شديدة أبلى فيها غالب وقواته بلاء حسناً وانتهى الأمر بمقتله (١) وبموت غالب أزاح ابن أبي عامر أكبر عقبة كانت تقع في طريقه للانفراد الكامل في السلطة .

وفي نفس العام ٣٧١هـ ١٩٨٩م تسمى ابن أبي عامر بلقب المنصور (١) ودعي له على المنابر استيفاء لرسوم الملوك، فكانت الكتب تنفذ عنه: من الحاجب المنصور أبي عامر محمد بن ابن أبي عامر إلى فلان وأخذ الوزراء بتقبيل يده ثم تابعهم على ذلك وجوه بني أمية، فساوى محمد بن أبي عامر الخليفة في هذه المراتب ولم يجعل فرقا بينه وبين الخليفة إلا في الأسم في تصدير الكتب عنه، حتى تنامت حالة في الجلالة، وبلغ غاية من العز والقدره (١) كما نقش اسمه في السكة.

ولم ينس المنصور من أن يتخلص من قائده الأندلسي جعفر بن علي بن حمدون ففي عام ٣٧٢هـ ٩٨٢م دعاه المنصور إلى وليمة وقدم له الشراب فأفرط فيه وبعد انصرافه إلى منزله أرسل له من يقتله في الطريق وقد تظاهر المنصور بالحزن عليه. (°)

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب: إعمال الأعلام، ص(٦٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) من الآن وصاعداً سوف نطلق على ابن أبي عامر اسمه الملكي (المنصور)

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: البيان، ص(٢٧٩/٢-٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) ابن خلاون: العبر،  $\omega(3/4)$ .

<sup>(°)</sup> ابن عذاري: البيان، ص(٢٨٠/٢)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٦٥). وحينما علم أخوه يحي بن علي بن حمدون بخبر مقتله فر ً من المغرب إلى مصر والتحق بخدمة الخليفة

وقد وصف ابن الخطيب سياسة المنصور التي اتسمت بالمكر والدهاء وصولاً إلى السلطة العليا بقوله [كان المنصور آية من آيات الله في الدهاء والمكر والسياسة، عدا بالمصاحفة (أي أعوان الحاجب جعفر المصحفي) على الصقالبة حتى قتلهم ثم عدا بغالب على المصاحفة حتى قتلهم، ثم عدا بجعفر الأندلسي على غالب حتى استراح منه، ثم عدا بنفسه على جعفر حتى أهلكه. ثم انفرد بنفسه ينادي صروف الدهر: هل من مبارز ؟ فلما لم يجده، حمل الدهر على حكمه ، فانقاد له وساعده واستقام له أمره منفرداً بسابقة لا يشاركه فيها غيره) (١) والحق فإن ابن الخطيب قد أوجز ببلاغة عالية سيرة المنصور التي قطعها محارباً لمنافسيه في السلطة حتى بلوغه ذروة المجد على رأس الدولة العامرية، بعد أن أنهى سلطة الخليفة حتى الشكلية. وبعد أن تمكن المنصور من القضاء على الزعماء الكبار في الأندلس كان هناك أيضاً بعض الحركات التي كانت تهدف أو تخطط لإسقاط المنصور وخاصة في سرقسطة قاعدة الثغر الأعلى، وكان حاكم سرقسطة في ذلك الوقت عبدالرحمن بن مطرف التجيبي فكان يراقب سياسة المنصور في القضاء على سلطان الحكام المحليين بتوجس وحذر، وأدرك أن دوره سيأتي لا محالة، ولذلك أخذ يلتمس السبل لحماية سلطانه ولكن هذه المرة تحول التجيبيون عن التحالف مع جيرانهم النصاري(٢) إلى التآمر مع عبدالله بن المنصور.

وذلك في عام ٣٧٩هـ٩٨٩م كان عبدالله بن المنصور مقيماً بسر قسطة عند صاحبها عبدالرحمن، فكان ناقماً على والده لأنه يؤثر أخاه عبدالملك في حين كان يرى أنه أشجع وأفهم وأفرس من أخيه عبدالملك عليه فاستغل عبدالرحمن

<sup>=</sup> الفاطمي العزيز بالله.

<sup>(</sup>۱) ابن الخطيب: مصدر سابق، ص(۷۷).

<sup>(</sup>٢) ونقصد بذلك عندما تحالف محمد بن هاشم التجيبي مع النصارى ضد الناصر.

بن مطرف فرصة وجود عبدالله عنده وأخذ يسعى لتشجيع وتوسيع الخلاف الموجود بين المنصور وابنه، فاستمال عبدالرحمن إلى جانبه عبدالله، وأذكى حقده على أبيه وائتمر الاثنان على الوثب بالمنصور في أول فرصة والقضاء عليه على أن يقسما ملك الأندلس، فيستولى عبدالله على قرطبة وما والاها ويستولى عبدالرحمن على الثغر وشمال الأندلس وانضم إليهما في تلك المؤامرة بعض أكابر الجند ورجال الدولة المعارضين لحكم المنصور والناقمين عليه وفي مقدمتهم عبدالله بن عبدالعزيز المرواني حاكم طليطلة(١). وترامت أخبار هذه المؤامرة إلى المنصور قبل نضجها، وذلك بسب تعدد من اشترك فيها فكان من الصبعب أن يظل أمرها مكتوماً لمدة طويلة فما كان من المنصور إلا أن قضى على هذا التآمر حيث خرج بالصائفة غازياً إلى أراضي قشتالة واستدعى إمداد الثغور فتوافدت إلى لقائمه وفيهم عبدالرحمن بن مطرف ورجالمه واجتمعت الحشود بقوات قرطبة في مدينة وادى الحجارة، وهنا أجمع أهل الثغور بالشكوى إلى المنصور - بتحريض منه - من عبدالرحمن بن مطرف التجيبي وذكروا أنه يحتبس أرزاقهم ويحتجن لنفسه، وهنا وجد المنصور المبرر الكافي لعزله عن ولاية سرقسطة والثغر الأعلى وذلك في شهر صفر من عام ٣٧٩هـ-٩٨٩م، وعين مكانه في الحكم ابن أخيه عبدالرحمن بن يحي الملقب بسماجة، إطماعاً لقومه التجيبيين في المحافظة واستمر عبدالرحمن بن مطرف ضمن المعسكر إلى أن قبض عليه في ١٢ ربيع الأول من نفس العام وسخط عليه المنصور وأمر بحسابه ثم قتل بعد ذلك بالزاهرة(٢) بين يدي المنصور (٦). أما عبدالله بن المنصور فقد حاول المنصور استصلاحه حيث

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۲۸۳/۲).

<sup>(</sup>٢) الزاهرة: مدينة متصلة بقرطبة، بناها المنصور بن أبي عامر لما استولى على دولة خليفته هشام، الحميري: الروض المعطار، ص(٢٨٣-٢٨٤).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(۲۸۳/۲).

أسرع في استدعائه وأبدى له الكثير من الرفق والعطف وانتهز عبدالله فرصة انشغال والده بحصار مدينة شنت أشتين وهرب إلى "غرسيه بن فرلند"صاحب ألبه فوعده بحمايته وتأييده، فغزا المنصور غرسيه وأقسم أنه لن يقلع عن حربه حتى يسلمه ابنه، فأبى غرسيه واضطرم القتال بين الفريقين وتوالت الهزائم على غرسيه حتى اضطر أخيرا ً إلى تسليم عبدالله لأبيه وفي الطريق نحو والده قتله فارساه المعنيان لاستلامه بأمر من والده فكان ذلك في جمادى الآخرة من سنة ١٨٠ههـ، ٩٩م (١). أما ثالث المتآمرين عبدالله بن عبدالعزيز المرواني فقد عزله المنصور عن طليطلة وحوله إلى الوزارة ثم أقاله منها واعتقله بداره. (٢)

بذلك تمكن المنصور من توطيد حكمه داخل الأندلس، فقد تمتعت الأندلس في عهده بفيض من الأمن والطمأنينة والرخاء ولقد دام حكمه سبعة وعشرين علماً وتوفي في ٢٧ رمضان ٣٩٦هـ-١٠٠١م عن عمر يناهز الخامسة والستين عاماً، ودفن في قصره بمدينة سالم. (٣) وبعد وفاة المنصور تولى الحجابة ابنه عبدالملك الملقب بالمظفر وسيف الدولة وكانت السلطة المطلقة بيده كأبيه، وكان عصره خيراً وسلاماً على الرعية حتى وصفت أيامه بلها كانت أعياداً وبلغت الأندلس في عهده نهاية الكمال ودام حكمه سبع سنوات (١) وتوفي سنة ٣٩٩هـ-

آثاره تنبيك عن أخباره حتى كنك بالعيان تراه تالله لا يأتي الزمان بمثله أبدا ولا يحمي الثغور سواه ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٧٣/١).

(٤) وكانت تسمى بالسابع تشبها بسابع العروس التي تحمل في معانيها الأعياد والأفراح، المقري: نفح الطيب، ص(٤٢٣/١).

ماجست، الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: المصدر نفسه، ص(۲۸۳/1- ۲۸۶).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: المصدر السابق، ص(۲۸٤/۲).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: المصدر السابق، ص(١/٢)، ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(٥٥/٥) ونقش على قبره هذان البيتان:

۸ ۰ ۰ ۱م(۱)

ثم قام بالأمر من بعده أخوه عبدالرحمن الملقب بشنجول (۱) وكان عبدالرحمن شابا مغروراً بنفسه لا يحسن التصرف في أمور الدولة حيث كان هدفه الاستئثار بالسلطة الشرعية ثم الخلافة نفسها(۱) فقد أساء عبدالرحمن التصرف بتقربه إلى الخليفة هشام المؤيد وبإجباره أن يعهد له بولاية العهد(١) فقد أدى ذلك إلى زوال نفوذه والقضاء على سلطته وكان أسرع الناس سخطا لعبدالرحمن وكراهية له الأمويون والقرشيون وكان على رأس هؤلاء الحاقدين والغاضبين على الخليفة هشام المراونيون إذ إن هشام لم يكن له ولد وكان المراونيون من أهل بيته يترقبون وفاته لتعود الأمور إليهم، ثم ينتهزون الفرصة المراونيون من أهل بيته يترقبون وفاته لتعود الأمور إليهم، ثم ينتهزون الفرصة عياب على الدولة العامرية أو العامريين. فنجد أنهم استغلوا فرصة غياب عبدالرحمن المنصور في غزوته سنة ٩٩٩هــ٨٠٠١م فقتلوا صاحب الشرطة وخلعوا الخليفة هشام المؤيد وذلك لقبوله بتوليه عبدالرحمن العهدة. وقبل خروج عبدالرحمن الغهدة. وقبل

<sup>(</sup>۱) ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(۲۷۰/۱)، ابن عذاري: البيان، ص(٣٧/٣). ولمزيد من التفاصيل عن عبدالملك و أحوال الأندلس في عهده انظر: ابن عذاري: البيان، ص(٤/٣-٣٧)، ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(٧/٧-٣٠)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٨٣-٨٩)، عبدالعزيز سالم، تاريخ المسلمين، ص(٣٨-٣٤)، عنان: دولة الإسلام في الأندلس، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٢٠٨-٢٢١).

<sup>(</sup>۲) لقب عبدالرحمن المنصور بشنجول تصغیراً لاسم جده من أمه، حیث أن المنصور کان قد تزوج من ابنة انجة النصراني ملك بنلونه اسماها عبده وقد حسن إسلامها فكانت من خیرة نسائه، فأنجبت له عبدالرحمن (عبدالعزیز سالم: تاریخ المسلمین، ص(۳٤٣).

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٩٠).

<sup>(</sup>٤) عن بيعة عبدالرحمن وتوليه العهد انظر: ابن عذاري: البيان، ص(٣٨/٣-٣٩)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٩٠-٩١).

اضطراب الناس، وأخبره أن بعض المروانيين يريدون الخروج عليه، ولكن عبدالرحمن بن المنصور أعرض عن تلك النصيحة وقال "والله، لو اجتمع بنو مروان إلى مرقدي وأنا نائم، ما أيقظوني "('). وهذا يدل على غرور عبدالرحمن ومدى اعتزازه بنفسه، هذا الاعتزاز جاء نتيجة استبداد بني عامر بالسلطة، ويدل أيضاً على جهل عبدالرحمن بما آلت إليه الأمور من النقمة عليه والكراهية له والتآمر عليه. فقد نفذ هذا التآمر أثناء عودته إلى قرطبة حيث قتل سنة ٩٩ههـ٨٠٠ م عندما انفض منه أعوانه، فتولى الأمر محمد بن هشام المقلب بالمهدي (''). وبمقتل عبدالرحمن بن المنصور سنة ٩٩ههـ٨٠٠ م خروج عبدالرحمن بن المنصور عن نهج أبيه وأخيه بالنسبة للخلافة حيث تعدى هو ذلك إلى أخذ البيعة له بولاية العهد والخلافة في الأندلس من بعد الخليفة هو المؤيد بالله، إضافة إلى سوء تدبيره لشؤون الدولة.

<sup>(</sup>۱) ابن الخطيب: مصدر سابق، ص(۹٦).

<sup>(</sup>٢) المقرى: نفح الطيب، ص(١/٤٢٤-٢٢٤).

# المبحث الرابع: سرقسطة تحت حكم بني تجيب

بانتهاء الدولة العامرية انقضى عهد السلطة الثنائية، سلطة الخلافة الأموية الاسمية، ليفسح المجال للخلافة الأموية، لتستعيد سلطتها الموحدة، وذلك عندما تربع على كرسي الخلافة محمد بن هشام بن عبدالجبار بن عبدالرحمن الناصر الملقب بالمهدي مكان الخليفة هشام المؤيد وكان ذلك في ١٧ جمادى الآخرة سنة ٩٩هـ (١٠ فبراير سنة ٩٠٠) (۱). وتعرف هذه الفترة الباقية من العصر الأموي بالأندلس «بعصر الفتنة» ففي الفترة مابين ٩٩-٢١٤هـ-٩٠١ الأموي بالأندلس «بعصر الفتنة» ففي الأخلفاء الأمويين يزيد على عدد الخلفاء النين حكموا قبلهم منذ بداية الدولة الأموية في الأندلس (٢٠ وأول هؤلاء الخلفاء الذين حكموا قبلهم منذ بداية الدولة الأموية في الأندلس أولول هؤلاء الخلفاء كما ذكرنا سابقاً محمد بن هشام المهدي حيث استقبله الشعب القرطبي بمظاهر الفرح والرضا، باعتبار أنهم تخلصوا من بطش الدولة العامرية، وتصف المصادر التاريخية فرحة أهل قرطبة بأنهم أقاموا الأفراح والولائم والأعراس، وداموا على ذلك أياماً تباعاً، يتنقلون من موضع إلى موضع بالمزامر والملاهي " (٢).

وكان أملهم الكبير إعادة الخلافة الأموية إلى عصورها الزاهية، ولكن المهدي لم يكن في مستوى الظن والأمل به ولم يقم بشئ سوى الانتقام من العامريين وانتزاع السلطة من هشام المؤيد، وكان المهدي طائشاً قليل التفكير، سوقى النزعات، لطول ما عاش في الأحياء الفقيرة متنكراً بين رعاع قرطبة،

<sup>(</sup>١) عنان دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٦٤٢).

<sup>(</sup>٢) العبادي: عبدالحميد: المجمل في تاريخ الأندلس، جمع وتنسيق، محمد إبراهيم الشريف، مراجعة، مختار العبادي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٥٨م، ص(١٥٥).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: البيان، ص(٧٤/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١١٢).

ولذلك أحاط نفسه ممن كانوا على شاكلته لا يحسنون غير النهب والسرقة فآذوا الناس أذى شديداً (1). كما أن المهدي أعلن بغضه و عداءه للبربر فكان يسعى إلى إهانة البربر وزعمائهم وذلك عقاباً لهم لتأييدهم السابق لبني عامر (7). وبهذا أساء المهدي التصرف لأنه ناصب البربر العداء وكان ذلك سببا في زعزعة أمره. فما كان من البربر إلا أن التقوا حول سليمان بن الحكم بن سليمان بن عبدالرحمن الناصر، وبايعوه وأطلقوا عليه لقب المستعين بالله (7). وبذلك أصبح غيدالرحمن الناصر، واحد في قرطبة وهو المهدي، والآخر على رأس البربر في البلاد خليفتان، واحد في قرطبة وهو المهدي، والآخر على رأس البربر وهو سليمان بن الحكم الذي لم يتردد في طلب العون من النصارى، فلم يتأخروا عن ذلك، فسار سليمان بن الحكم بالنصارى والبربر إلى قرطبة حيث دارت معركة عنيفة بينهم وبين أهل قرطبة بزعامة المهدي، وتعرف هذه المعركة بوقع قنتش (4). وانتهت بهزيمة ساحقه القرطبيين ومقتل الآلاف منهم كثير من العلماء وأخيار الناس وعامتهم (9). ويشير ابن حيان إلى ما أصاب أهل قرطبة في هذه المعركة بقوله (كان بعض الظرفاء يقول :من كل طبقة أخذت وقعة قنتيش حتى من أهل الباطل) (1) وتمكن سليمان الملقب بالمستعين بعد تلك المعركة من الدخول إلى قصر قرطبة وبويع له بالخلافة وذلك في النصف من المعركة من الدخول إلى قصر قرطبة وبويع له بالخلافة وذلك في النصف من

<sup>(</sup>۱) مؤنس: معالم تاريخ المغرب و لأندلس، ص(۲۰۸-۴۰۹).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(۷۸/۳)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(۱۱۲)، المقري: نفح الطيب، ص(٤٢٧١).

<sup>(</sup>٣) المراكشي: المعجب، ص(٨٨)، ابن خلدون: العبر، ص(٤/٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) قنتش: شرق قرطبة (جبل نتش) عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(٦٤٦).

<sup>(°)</sup> الحميدي: جذوة المقتبس، ص(١٨)، المراكشي: المعجب، ص(٨٨)، ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(٤٨)، ابن عذاري: البيان، ص(٨٢/٣)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المسلمين، ص(٣٤٨- ٣٤٩).

<sup>(</sup>٦) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(١/٥٤).

شهر ربيع الأول سنة ٠٠٠ه هـ-٩٠٠١م وتلقب بالإضافة إلى لقبة المستعين البالظافر بحول الله (۱) أما المهدي فقد بقي متخفياً في المدينة أياماً ثم خرج منها في أول جمادى الأولى من عام ٢٠٠ه هـ-٩٠٠١م قاصداً طليطلة، حيث لازالت الثغور كلها من طرطوشة إلى لشبونة (Lisbonne). (۲) على طاعته. (۲)

ولما استقر الأمر لسليمان المستعين رحل إلى طليطة في ١١جمادى الأخر سنة ٢٠٠٠هـ ١٩ م٠٠ م، ليزيل الخلاف بينه وبين أهلها، تمهيداً لدخولهم في طاعته، ولكنه لم ينجح في مهمته لتمسك أهل الثغر بطاعة المهدي وواضح الفتى (٤) فما كان من المهدي إلا أن زحف بقوات من النصارى نحو قرطبة، وعندما علم سليمان المستعين بذلك استنفر أهل قرطبة لنصرته، ولكنهم أظهروا الجبن وطلبوه الإعفاء، فخرج سليمان المستعين للقائهم على رأس جيشه البربري (٥) والتقى الفريقان في موضع على بعد ٢٠ك م شمالي قرطبة يعرف (بعقبة البقر) (١) في شوال سنة ٢٠٠ههـ ١٠ م وانتهى الأمر بانتصار محمد

<sup>(</sup>۱) ابن الآبار: الحلة السيراء،  $\omega(Y/Y)$ .

<sup>(</sup>٢) لشبونة (مدينة بالأندلس تقع غربي الأندلس، وهي مدينة قديمة وحسنة ممتدة مع النهر لها سور وقصبة منيعة، الحميري: الروض المعطار، ص(٦١).

<sup>(</sup>۳) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(١٨)، المراكشي: المعجب، ص(٨٩)، ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(٧/۲)، ابن عذاري: البيان، ص(٩٢/٣-٩٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٤/١).

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري: البيان، ص(٣٤/٣)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المسلمين، ص(٣٥٢). واضح الصقلبي: من موالي بني عامر وكان يسمى أيضاً واضحا العامري، فقد أخذ بثأر مواليه أذن حين أعان على قتل المهدي، كما مهد الأمر لنفسه بذلك، إذ تولى الحجابة بعدها لهشام المؤيد (المراكشي: المعجب، ص(٨٩) هامش (٢).

<sup>(</sup>٥) ابن عذاري: البيان، ص (٩٤/٣).

<sup>(</sup>٦) عقبة البقر، اليوم (Elvacar) وهو حصن يقع على بعد عشرين كيلوا مترا شمالي قرطبة. عبد العزيز سالم: تاريخ المسلمين ص (٣٥٣).

المهدي ودخوله قرطبة (۱) ولكن الأمر لم يستقر لمحمد المهدي، حيث إن العبيد العامريين وفي مقدمتهم حاجبه واضح ثاروا عليه في يوم الأحد الثامن من ذي الحجة سنة ٤٠٠ هـ-١٠١ م وأعادوا الخليفة هشامً المؤيد للخلافة (٢).

وهكذا استرد هشام المؤيد الخلافة بعد سلسلة من الخطوب والأحداث المثيرة وكان يومئذ كهلاً في السابعة والأربعين من عمره، وكان قد مضى عليه مذولي الخلافة صبياً لأول مرة أربعة وثلاثون عاماً، وفي تلك الفترة شهدت الأندلس طائفة من الأحداث الجسام لم تشهد مثلها من قبل ("). وتولى واضح منصب الحجابة للخليفة وجدد له البيعة وكتب إلى سليمان المستعين وحلفائه البربر يدعوهم إلى الدخول في طاعة هشام المؤيد باعتباره الخليفة الشرعي (ئ) ولكن سليمان المستعين وقواته من البربر رفضوا هذا الأمر وأخيراً دخل سليمان المستعين قصر قرطبة في عام ٣٠٤هـ-١٠٣م واستدعى هشام المؤيد فأذبه بسب نكثه لما اتفقا عليه من تسليم الخلافة للمستعين حيث قال له [كنت تبرأت لي من الخلافة وأعطيت صفقة يمينك! فنقضت عهدك!] فاعتذر إليه أنه مغلوب على أمره (°).

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون: العبر، o(1/1)، ابن بسام: الذخيرة، ق ۱، o(1/2).

<sup>(</sup>۲) ابن بسام: الذخيرة، ق ۱، ص(1/13)، ابن عذاري: البيان، ص(100/1)، ابن الخطيب: إعمال الأعلام، ص(117).

<sup>(</sup>٣) عنان: دولة الإسلام، العصر الأول، القسم الثاني، ص(١٤٩-٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) ابن بسام: الذخيرة: ق(1.1.1)، ابن عذاري: البيان، (1.1.1.1)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، (111-111)).

<sup>(°)</sup> ابن عذاري: البيان، ص(١١٣/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١١٩). تختلف الرواية في مصير هشام المؤيد، فالبعض يقول إن سليمان أخفاه حينا ثم قتله ولده محمد بن سليمان، والبعض الآخر يقول بأنه فر من محبسه وقصد المريه حيث عاش حينا في خمول وبؤس حتى توفي، لمزيد من التفاصيل عن مصير هشام انظر: المراكشي: المعجب، ص(٨٦-٨٧)، ابن عذاري:

وبذلك أعلن سليمان المستعين نفسه خليفة في الأندلس للمرة الثانية وبعد أن استقر الأمر لسليمان أخذ يولي رجاله وقواده البلدان والمدن المختلفة وكان من بينهم المنذر بن يحي التجيبي الذي انضم إلى سليمان المستعين وحارب مع البربر فمنحه سليمان حكم سرقسطة (() حيث كان يلي أمر سرقسطة قبل المنذر عبدالي حمن بن يحي التجيبي الملقب بسماجة الذي عينه المنصور حاكماً على سرقسطة في عام ٣٧٩هـ ١٩٨٩م وبتولي المنذر أمر سرقسطة انتقل حكم سرقسطة إلى فرع آخر من أسرة بني تجيب، حيث انتقل من فرع محمد الأنقر «الأعور » إلى فرع أخيه عبدالعزيز المتمثل في الأسرة المستقلة لآخر التجيبيين (المنذر الأول يحي بن المنذر المنذر الثاني ) ذلك وفقاً لما ذكره ابن حزم في سلسلة نسب بني تجيب (") وبنو تجيب من العرب الذين استقروا في إقليم أرغون من أيام الفتح وتنقسم هذه الأسرة إلى فرعين:

أ-بنو هاشم ومقرهم سرقسطة

ب-بنو صمادح ومقرهم المريه (٦)

وبرز من بين التجيبين في هذه الفترة المنذر بن يحي كما ذكرنا سابقاً فكان منذر جندياً بسيطاً في جيش المنصور محمد بن أبي عامر ثم ترقى إلى القيادة في أواخر أيام المنصور حيث تولى حكم مدينة تطيلة بالثغر الأعلى سنة

<sup>=</sup> البيان، ص(١١٢/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١١٨-١٢٠)، ابن خلدون: العبر، ص(٤/٠٥١)، ابن الأثير: الكامل، ص(٧٥/٩).

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۱۱۳/۳)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(۱۱۹)، العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٨).

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: جمهرة أنساب العرب، ص(٤٣١).

<sup>(</sup>٣) زامباور: إدوارد فون: معجم الأنساب والأسرات الحاكمة، أخرجه زكي حسن بك، حسن أحمد محمود، دار الرائد العربي، بيروت، ص(٩٠)، دائرة المعارف الإسلامية، ص(١/٤).

٣٩٦هـ ٢٠٠١م في أيام عبدالملك المظفر، ثم عهد إليه سليمان المستعين بولاية سرق طة سنة ٣٠٤هـ-١٠١٨م واستقل بحكمها بعد ذلك في عصر الطوائف () ويمكننا أن نعتبر المنذر بن يحي أول أمير للثغر في عهد الطوائف، فحكم سرقسطة وأعمالها، وتسمى بالحاجب ذي الرياستين وتلقب من الألقاب السلطانية بالمنصور (٢٠). ولما تطورت الحوادث في قرطبة ودخلها علي بن حمود (٣٠). وذلك في عام ٢٠٠٨هـ-١٠١م. حيث كان يطمع في أن يجد الخليفة هشامً المؤيد حياً فلم يجده، وكان الاعتقاد سلمداً بان سليمان أخفاه ولم يقتله فلما علم بأنه قُتل، أتى بسليمان وأبيه وأخيه وقتلهم، وأخذ ينادي هذا جزاء من قتل هشامً، ثم دعا لنفسه بالخلافة، وبويع بالخلافة، وتلقب بالناصر لدين الله (١٠).

وبمقتل الخليفة سليمان المستعين انقطع ملك بني أمية في جميع أقطار الأندلس لتتولى أسرة بني حمود (٥) الخلافة ردحاً من الزمن، ليعود الملك بعدها إلى بني أمية وكان ممن دخل قرطبة مع علي بن حمود خيران العامري، ولكن خيران غادر قرطبة وسار إلى شرقى الأندلس حيث يحتشد معظم الزعماء

<sup>(</sup>۱) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٨)، ابن بسام: الذخيرة، ق ١، ص(١/٤٧)، ابن عذاري: البيان، ص(١/٥٠٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٩٦).

<sup>(</sup>٢) عنان: دولة الإسلام، دول الطوائف، ص(٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) في سنة ٢٠١هـ ١٠١٦م ولاه الخليفة سليمان المستعين على سبته وولى أخاه القاسم الجزيرة الخضراء وطنجة وأصيلا (ابن عذاري: البيان، ص(١١٤/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١١٩).

<sup>(</sup>٤) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(٢٠)، المراكشي: المعجب، ص(٩٠)، ابن عذاري: البيان، ص(١٧/١)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٢١)، المقري: نفح الطيب، ص(١٧/١).

<sup>(°)</sup> يرجع نسبهم إلى إدريس بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، انظر (المراكشي: المعجب، ص(٩٠)، ابن عذاري: البيان، ص(١١٩/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٢٨).

العامرين وأنصارهم معلناً الخلاف على علي بن حمود وذلك لأسباب منها: 1-أن خيران كان عند دخوله قرطبة طامعا في أن يجد هشامً المؤيد حياً فلم يجده . ٢ - ثقل إليه أن علياً يريد قتله فخرج عن قرطبة وأظهر الخلاف عليه (١٠) واستطاع خيران أن يعيد الدعوة لبني أميه في شخص جديد وهو عبدالرحمن بن محمد بن عبدالله بن عبدالرحمن الناصر، فبايعه خيران وعدد من أصحابه بالخلافة ولقبوه بالمرتضى، وأيدهم في ذلك عدد من ولاة الثغور وكان في مقدمتهم المنذر بن يحي التجيبي والي سرقسطة (١٠). فما لبث أن نشبت الحرب بين قوات المرتضى وبربر غرناطة بقيادة زاوي بن زيري الصنهاجي، كما شارك المنذر بن يحي في الحرب مع الخليفة المرتضى لمقاتلة البربر وخلع علي بن حمود، حيث سار المنذر ببعض قواته ومعه فرقة من المرتزقة النصارى بقيادة حليفه الكونت رامون أمير برشلونة (١٠).

وقد أسفرت هذه المعركة عن هزيمة أهل الأندلس ومقتل مرشحهم الخليفة المرتضى عام ٤٠٩هـ-١٠١٨م(٤). فما كان من المنذر إلا أن عاد هو وحلفاؤه

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۱۲۱/۳، ۱۲۲)، ابن الأثير: الكامل:، ص(۲۷۱/۹).

<sup>(</sup>٢) عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: البيان المغرب، ص(٣/٥٦١-١٢٦)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٦-٢٦٧). ٢٦٧).

<sup>(</sup>٤) وقعت هذه المعركة في خلافة القاسم بن حمود، لأن أخاه علي قتل في عام ٢٠١٨هــ١٠١٨ ويذكر ابن عذاري صاحب البيان: إن سير المرتضى من شرق الأندلس صوب قرطبة كان عام ٢٠٤هـ ٢٠١٨م أي في خلافة القاسم بن حمود، وكان علي عندما وصلت إليه الأنباء بخروج المرتضى وسيره لقتاله انقلب على أهل قرطبة خشية غدر هم، ولما أحسه من ميلهم إلى المرتضى آثر البربر واشتد على أهل قرطبة ونزع سلاحهم، وأعتقل كثير من أعيانهم وفي مقدمتهم وزيره أبو الحزم بن جهور وصادر أموالهم، ولكن القدر كان يتربص بعلي بن حمود، وذلك بينما كان يتأهب لقتال خصومه إذ قتله بعض صقالبته بحمام قصره وذلك في عام ٢٠١٨هــ ١٢١٨ (انظر: ابن بسام: الذخيرة، ق ١، ص (١٢٨/ـ٩٩)، ابن عذاري: البيان، ص (١٢٢/٣-١٢٣)، ابن

النصارى إلى الشمال وأيقن أنه يؤازر قضية خاسرة، ولكن سرعان ما وجد المنذر مجالاً آخر يجدد فيه نشاطه، وذلك عندما استدعاه أهل بلنسية لحكمها، وكان يحكمها آنذاك الفتى لبيب العامري صاحب طرطوشة بدعوة من أهلها فسخطوا أهل بلنسية على الفتى لبيب لوقوعه تحت نفوذ صاحب برشلونة الكونت رامون وشاركه في حكم بلنسية مجاهد العامري صاحب دانية ولكن أهل بلنسية لم يقتنعوا بذلك واستدعوا لحكم المدينة المنذر بن يحي فسار في بعض قواته صوب بلنسية واستعد مجاهد للقائه ووقعت بينهما بعض المعارك خشي الناس عواقبها، ولم ينقذ ذلك الموقف إلا ما عمد إليه الفتيان العامريون من الاجتماع، وعقد البيعة لحفيد مولاهم عبدالعزيز بن عبدالرحمن ابن المنصور وتعينه أميرا ً لبلنسية، وعندئذ انسحب مجاهد إلى دانية وعاد إلى سر قسطة (۱)

وكانت تربط المنذر بجيرانه النصارى علاقات صداقة ومودة ولاسيما مع (رامون بوريل) أمير برشلونة و (سانشو الكبير) ملك ناقار، وولده (فرناندو الأول) ملك قشتالة، و (الفونسو الخامس) ملك ليون، وقد بالغ المنذر في صداقته لأمراء الأسبان، حتى له نظم في قصره بسرقسطة حفلاً لعقد المصاهرة بين أميرين من أولئك الأسبان هما (سانشو ملك ناقار ورامون بوريل أمير

<sup>=</sup> الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٢٩).

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(١٦٣/٣-١٦٤)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٧)، كان يحكم بلنسية قبل الفتى لبيب العامري، مبارك العامري، وكان المنذر بن يحي يطمع في الاستيلاء على طرطوش قمال الثغر وهاجمها المنذر وكان يحكمها الفتى لبيب ففر عنها وسار إلى بلنسية واستغاث بمبارك فخرج معه في خمسمائة من خيرة فرسانه ولقيهم المنذر فتغلبوا عليه وهزموه هزيمة شنيعة انظر: ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(٢٢٦).

برشلونة)، وحضر الحفل الفقهاء والقساوسة وأعيان الملتين(). وقد جلب عليه ذلك التودد سخط عامة الناس ورموه بألسنة حداد إلا أن المنذر حقق بهذه السياسة ما يلى:

١ - مسالمة الأمراء الأسبان وإبعاد أطماعهم عن بلاده.

٢-استطاع المنذر أن يحملهم على اتباع سياسة الموادعة والسلم مع جيرانهم من الملوك المسلمين.

وفي هذا الصدد نجد أن ابن حيان يدافع عن المنذر وذلك في قوله «إنه كان أحصف ممن قدح فيه فقد وفر لبلاده جوا من السلام، ولم ينتفع الملكان المسيحيان بصهر هما » (1). ومن ثم فقد تمتعت سرقسطة في عهده بفترة من الدعة والرخاء وأصبحت باتساع عمر انها وتقدم أحوالها شبيهة بحضرة قرطبة الكبرى أيام الجماعة ولم يدرك الناس نتائج هذه السياسة إلا بعد وفاته (1). وكان المذر أيضاً يحب المظاهر والبذخ فملاً قصره الفخم بالجواري والغلمان ونفيس الذخائر والتحف، كما أن المنذر كان يقدم الهدايا الفاخرة لملوك الأسبان تأكيداً على مودتهم ورضاهم (1).

وكان بلاط المنذر أيضاً يزخر بأعظم القواد والوزراء ومن بينهم عدد من الكتاب كأبي العباس ابن مروس من تدمير، وأبي عامر ابن أزرق، وابن واجب وغير هم<sup>(٥)</sup>. واستمر منذر التجيبي أميراً على سرقسطة حتى وفاته عام ٢١٤هـ

ماجستم الحساين (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(1/7/1-1۷۷)، ابن خلدون: العبر، ص(177/2).

<sup>(</sup>٢) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(١٤٨/١)، ابن عذاري: البيان، ص(١٧٧/٣).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: مصدر سابق، ص(١٧٦/٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري: مصدر سابق، ص(1/7/7)، عنان: دول الطوائف، ص(177/7).

<sup>(</sup>٥) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(٩/١)، ابن عذاري: البيان، ص(١٧٧/٣).

- ١٠٢١م وخلفه من بعده ابنه يحي بن منذر (۱) وتلقب يحي بالمظفر، ويبدو أنه لم يواصل سياسة الصداقة التي كان يتبعها والده المنذر مع جيرانه النصارى وخاصة ملوك برشلونة، حيث أغار ملكها (رامون بوريل) على حدود الثغر الأعلى، وتنازل له المظفر عن بعض الحصون والقلاع (۱).

واستمر يحي بن المنذر (المظفر) بحكم سرقسطة وأعمالها حتى توفي سنة ٢٧٤هــ٥٠٠ م وخلفه من بعده ابنه منذر بن يحي (الثاني) (٣). وتلقب بالحاجب معز الدولة، وليس لدينا معلومات عن هذا الأمير في المدة التي حكمها بني تجيب على يده . وكان مقتله في غرة ذي الحجة من عام ٣٠٠هـ-٣٩ م، بني تجيب على يده . وكان مقتله في غرة ذي الحجة من عام ٣٠٠هـ-٣٩ م، حينما نفذ إلى قصره رجل من بني عمومته وقواده يدعى (عبدالله بن حكيم) وكان يضمر الفتك به منذ زمن بعيد، فبينما كان المنذر جالساً بين نفر قليل من خدمه الصقالبة ويقرأ كتاباً في يده إذ انقض عليه عبدالله بن حكيم وطعنه في عنقه بسكين، وفر الخدم في الحال، ولم يبق منهم إلا خادم واحد حاول الدفاع عن سيده، فصر عه عبدالله بخنجره وأخرج رأس المنذر وأبرزها من شرفة في القصر مرفوعة على عصا وهو يصيح هذا جزاء من عصى أمير المؤمنين هي الحال إلى القاضي والأعيان فحضروا إلى القصر والقاتل جالس على فراش في الحال إلى القاضي والأعيان فحضروا إلى القصر والقاتل جالس على فراش قتيله، وجثة المنذر ملقاة إلى جانبه بدمائها، فأعلن لهم أنه فعل ما فعل في سبيل

<sup>(</sup>١) العذري: نصوص الأندلس، ص(٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٨).

<sup>(</sup> $^{8}$ ) العذري: نصوص عن الأندلس، ص( $^{8}$ ).

<sup>(</sup>٤) يريد بذلك الدَّعى الذي نصبه القاضي ابن عباد في إشبيلية، وزعم أنه الخليفة هشام المؤيد، وذلك في سنة ٢٦٦هـواعترف بخلافته عدد من أمراء الطوائف، ورفض يحي التجيبي يومئذ الاعتراف به، وتابعه في ذلك ولده المنذر.

الإصلاح العام، ودعا بالحكم لسليمان بن هود فانصرف الناس، وكلمتهم مختلفة إلى أن ثاروا به وقاتلوه (١).

ولم يقتصر نبأ مصرع المنذر بن يحي (الثاني) على سرقسطة فقط بل ذاع في كل مكان حيث هرع خاله إسماعيل بن ذي النون صاحب طليطلة على سرقسطة لتدارك الأمر، وهجم الناس على القصر لانتزاع القاتل ومعاقبته، فت صن بالقصبة للدفاع عن نفسه، ولما رأى أنه سوف يقع في أيدي مهاجميه لا محالة، جمع ما استطاع من ذخائر القصر وتحفه، وخرج هارباً من باب خلفي في القصر ولحق بقلعة (روطة اليهود)أحد معاقل سرقسطة المنيعة، وحمل معه أخوين للمنذر، وبعض أعيان منهم وزيره أبوالمغيرة بن حزم ليكونوا رهائن لديه. وبعد خروجه من سرقسطة اقتحم العامة القصر ونهبوه وخربوه وعم الهرج والفوضي (٢). هناك خلاف بين المؤرخين واضطراب في أقوالهم حول منذر بن يحى التجيبي وسنوات حكمه وحكم ابنه يحى من بعده، مما أوقع الباحثين المحدثين كذلك في خلاف واضطراب أشد، حتى ظن الكثيرون أنه لم يكن هناك من التجيبيين إلا حاكم واحد هو منذر بن يحى، وجعل هؤلاء مدة حكمه ممتدة بين سنتي ٤٠٨ ٤-٠٣٤ هـ، حين اغتاله على قولهم عبدالله بن حكيم، وظن آخرون أنه لم يحكم سرقسطة إلا منذر هذا ثم ابنه يحى بن منذر دون أن يهتدوا إلى تحديد سنوات والايتهما ووفاتهما، لذلك يجب أن نذكر هنا أن التجيبيين حكام سر قسطة قبل الدولة بني هو د كانو ا ثلاثة: - الأول منذر بن يحي وقد استقل بحكم سرقسطة منذ سنة ٢٠٨هـ حتى سنة ١٢هـ . وخلفه بعده ابنه يحي بن منذر الذي حكم بين سنتي١٢٤هــ ٤٢٧هـ وثالثهم هو منذر بن

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص (١٠٠/١)، ابن عذارى: البيان، ص (١٧٨/٣-١٧٩).

<sup>(</sup>۲) ابن بسام الذخيرة، ق ۱، ص(1/1°1)، ابن عذاري: البيان، ص(1/1°1)، عنان دول الطوائف، ص(771).

يحي (الثاني)وحكم بين ٤٢٧ هـ- ٤٣٠ هـ جين اغتاله عبدالله بن حكيم منهياً بذلك حكم التجيبيين في سرقسطة (١).

وبمقتل منذر بن يحي انتهت رياسة التجيبيين للثغر الأعلى، بعد أن لبثت زهاء قرن ونصف، وبدأت في سرقسطة والثغر الأعلى رياسة جديدة هي أسرة بني هود التي يخصها ابن الآبار دون غيرها من أسر الطوائف، بغلبة الشجاعة والشهامة عليها. (٢)



<sup>(</sup>۱) انظر: العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٤٨)، ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(١٤٧١-١٤٨). ابن عذاري: البيان، ص(١٧٨/٣)، ابن الخطيب: أعمال الإعلام، ص(١٩٦-١٩٧).

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(٢/٢٤٦).



# سرقسطة في عصر ملوك الطوائف وعصر المرابطين

# وفيه أربعة مباحث: -

- 🖨 المبحث الأول: زوال الخلافة الأموية وقيام ممالك الطوائف.
  - 🚓 المبحث الثاني: قيام مملكة بني هود في سرقسطة.
  - المبحث الثالث: دخول سرقسطة تحت نفوذ المرابطين.
  - المبحث الرابع: سقوط سرقسطة (١٢هــ-١١١٨م).

\* \* \* \* \* \*

# المبحث الأول: زوال الخلافة الأموية وقيام ممالك الطوائف

رأينا فيما سبق كيف استطاع علي بن حمود أن ينتزع الخلافة من الأمويين ليتقادها في عام ٢٠١ههـ ١١٠ م، عندما دخل قرطبة، ولكن خلافته لم تدم طويلاً حيث قتله أتباعه من الصقالبة في عام ٢٠١ هـ ١٠١ م ليتولى الأمر من بعده أخوه القاسم الملقب بالمأمون واستمرت خلافته إلى أن ثار ابن أخيه يحي بن علي بن حمود بمالقه (١٠ (Malaga)) وذلك في عام ٢١١ هـ-٢١ م، ففر القاسم إلى اشبيلية، ودخل يحي بن علي قرطبة وبقي فيها ثم ما لبث أن غادر ها وذلك بعد سماعه بقدوم عمه إليه بجيش كبير من البربر في عام ٢١٢هـ-٢١ م مراك.

واستقر القاسم بقرطبة مضطرب الحال مع أهل قرطبة الذين ثاروا عليه وخلعوا طاعته فحاصرهم قرابة الشهرين، حتى خرج أهل قرطبة إلى البربر، فانفض عنه أتباعه من البربر، وتوجه إلى إشبيلية حيث كان فيها ابناه محمد والحسن، ولكن الأشبيليين أخرجوهما من مدينتهم، قدموا على حكمها ثلاثة من رجال المدينة وهم أبوالقاسم محمد بن إسماعيل بن عباد، ومحمد بن يريم الألهاني، ومحمد بن محمد بن الحسن الزبيدي، وكان الثلاثة مشتركين في سياسة البلد وتدبيره حتى غلب محمد بن إسماعيل بن عباد على صاحبيه واستبد بالأمر، وانتهى الأمر بالقاسم إلى وقوعه أسيراً بيد أبناء أخيه يحيى بن علي، ومن بعده لدى إدريس بن على لتكون خاتمته الموت خنقاً سنة ٤٣١ههـ ٢٠٩٠م (٣).

<sup>(</sup>۱) مالقة: مدينة بالأندلس، على شاطئ البحر، وهي حسنة عامره آهله، كثيرة الديار. الحميري، الروض المعطار، ص(٥١٧-٥١٨).

<sup>(7)</sup> الحميدي: جذوة المقتبس، ص(77)، المراكشي: المعجب، ص(99).

<sup>(</sup>۳) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(۲۳)، المراكشي: المعجب، ص(۱۰۰)، ابن عذاري: البيان، ص(171/7-171)، المقرى: نفح الطيب، ص(171/7-271).

فما لبثت أن تطورت الحوادث في قرطبة بسرعة، وعاد بنو أمية فاستردوا الخلافة ورشحوا لذلك ثلاث شخصيات هم: عبدالرحمن بن هشام بن عبدالجبار أخو المهدي مشعل الفتنة، وسليمان بن المرتضى، ومحمد بن عبدالرحمن بن هشام واستقر اختيارهم على عبدالرحمن بن هشام فبايعوه بالخلافة وتلقب بالمستظهر بالله عام ١٤٤هـ- ١٠٢٣م وقد حضر اجتماع المبايعة المؤرخ الكبير ابن حيان ووصفه كما رآه(١).

ولكن خلافة المستظهر لم تدم طويلاً حيث قتل في نفس العام الذي تولى فيه الخلافة أي سنة ١٤هـ-١٠٢٣م، فقد ذكر ابن حيان مدة خلافة المستظهر بقوله (سبعة وأربعين يوماً، لم تنتشر له فيها طاعة، ولا التأمت عليه جماعة، ولا تجاوزت دعوته قرطبة) (٢).

وتسلم مقاليد الحكم من بعده ابن عمه محمد بن عبدالرحمن الذي بايعه أهل قرطبة وتلقب بالمستكفى بالله، فقد ولي المستكفى الخلافة مرتين وعزل عنها نهائياً في عام ٢١٦هـ - ٢٠١٥م (٣).

وبعد خلع المستكفى بالله عادت قرطبة إلى حوزة يحي بن علي بن حمود إلا أن أهل قرطبة خلعوا طاعته سنة ١٧٤هـ- ١٠٢٦م وأعادوا النظر في إعادة الخلافة إلى بني أمية وكان يتزعم سياستهم الوزير أبوالحزم جهور بن محمد بن جهور (٤) واتفقوا على مبايعة هشام بن محمد بن عبدالمل بن عبدالرحمن الناصر،

<sup>(</sup>۱) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(۲۶)، المراكشي: المعجب، ص(۱۰۰)، ابن بسام: الذخيرة ق۱، ص(۱۸۱)، ابن عذاري: البيان، ص(۱۳۰/۳)، المقري: نفخ الطيب، ص(۱/۲۵-۳۳3)، ولتفاصيل أكثر عن مبايعة المستظهر. انظر: ابن بسام: الذخيرة ق۱، ص(۱/۸۱-۶۹).

<sup>(7)</sup> ابن بسام: المصدر السابق، ق ۱، ص $(7/1^{-7})$ .

<sup>(7)</sup> ابن بسام: مصدر سابق، ص(7/1)، ابن عذاري: البیان، ص(7/1) ۱-۱۶۱).

<sup>(</sup>٤) كان من وزراء الدولة العامرية، قديم الرياسة، موصوفاً بالدهاء والعقل، ولم يدخل في أمور الفتن قبل ذلك وكان يتصاون عنها انظر: الحميدي: الجذوة، ص(٢٧).

أخسيعوه سنة ١٨ هــ ١٠ ١٠ م، وكان آذاك مقيماً بالبونت (ALpuente) (الدى فبايعوه سنة ١٨ هــ ١٠ ١٥ م، وكان آذاك مقيماً بالبونت (ALpuente) الدى حاكمها محمد بن عبدالله بن قاسم، وعلى الرغم من مبايعته بالخلافة إلا أنه لم يدخل قرطبة إلا سنة ٢٠ ٤ هــ ١٠ ١ م بسبب تردده وانشغاله في بعض الأحداث هناك، وتلقب في خلافته بالمعتد بالله، واستمر المعتد في خلافته عامين، وانتهى به الحال إلى أن خلعه الجند وأز الوا سلطانه سنة ٢٢ ٤ هــ ١٠٣٠م، ولجأ إلى سليمان بن هود صاحب لارده من أعمال الثغر الأعلى، وبقي هنالك بقية أيامه حتى توفي سنة ٢٢ هــ ١٠٣٥م.

وبخلع هشام المعتد بالله آخر خلفاء بني أمية سقطت الدولة الأموية بالأندلس وارتفعت الأصوات بضرورة مغادرة بني أمية قرطبة، وحذرت من يبقى فيها.

وفي ذلك يقول ابن الخطيب (ومشى البريد في الأسواق والأرباض بأن لا يبقى أحد بقرطبة من بني أمية ولا يكنفهم أحد) (٣).

ثم أعلن الوزير أبوالحزم بن جهور انتهاء رسم الخلافة جملة لعدم وجود من يستحقها وصار الأمر شورى بأيدي الوزراء وصفوة الزعماء أو ما أسماه بالجماعة(٤).

<sup>(</sup>۱) البونت: مدينة تقع في شمال شرقي الأندلسي، ووصفها ابن سعيد بأنها معقل من المعاقل الرفيعة، وفي عصر ملوك الطوائف استقل بها بنو قاسم. انظر: ابن سعيد: علي بن موسى: المغرب بن حلي المغرب، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٨٩٣-١٩٨٠م، ص (٣٩/٢).

<sup>(</sup>۲) الحميدي: الجذوة، ص(۲۷-۲۱)، المراكشي: المعجب، ص(10.1.9)، ابن عذاري: البيان، ص(70/1.51-7.1))، المقرى: نفح الطيب، ص(1/27.5-7.1)).

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٣٩).

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري: البيان، ص(١٥٢/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٣٩)، العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، ص(٢٥٤).

وهكذا انحدرت الأندلس في النصف الأول من القرن الخامس الهجري (الحادي عشر الميلادي) (۱) عقب سقوط الخلافة الأموية إلى معترك من التمزق والفوضى وآلت البلاد بعد أن كانت كتلة واحدة تمتد من «ضفاف دويرة شمالاً إلى مضيق جبل طارق جنوباً، ومن شاطئ البحر المتوسط ومن طركونه شرقاً حتى شاطئ المحيط الأطلسي غرباً » إلى أشلاء ممزقة ورقاع متناثرة، وولايات ومدن متخاصمة يسيطر على كل منها حاكم سابق أو متغلب، أوز عيم أسرة محلي من ذوي الجاه والعصبية (۱) وكل حاكم من هؤلاء المنتزين يدعي أنه ملك مقتدر، بل إنهم جميعاً تلقبوا بألقاب تدل على سعة الملك وعظيم الشأن وقد قال ابن رشيق يصف حالهم بقوله:

مما يزهدني في أرض أندلس سماع مقتدر فيها ومعتضد ألقاب مملكة في غير موضعها كالهر يحكى انتفاخاً صورة الأسد<sup>(7)</sup>

فدخلت البلاد بذلك في عصر جديد هو عصر ملوك الطوائف، أو عصر الفرق كما يسميه ابن الكردبوس<sup>(3)</sup>.

ويصف لنا ابن الخطيب حال الأندلس بعد الفتنة وظهور ملوك الطوائف حيث قال: «وذهب أهل الأندلس من الانشقاق، والانشعاب والافتراق، إلى حيث لم يذهب كثير من أهل الأقطار مع امتيازها بالمحل القريب، والخطة المجاورة لعُبَّاد

<sup>(</sup>۱) ومما هو جدير بالذكر «أن تاريخ ملوك الطوائف يبدأ منذ سقوط الدولة العامرية في نهاية المائة الرابعة عندما انهار سلطان الخلافة وتمزقت أوصال الأندلس، وإذا كانت الخلافة الأموية قد واصلت الحياة حتى سنة ٤٢٢هـ ١٠٣١م، فقد كانت حياتها حياة مريض غائب عن الوعي في دور الاحتضار، ولم يكن سلطان الخليفة الفعلي آنذاك يتجاوز أثره قرطبة وأرباضها » انظر: عنان: دول الطوائف، ص(١٦).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  عنان: مرجع سابق، ص $(\Upsilon)$ .

<sup>(</sup>٣) المراكشي: المعجب، ص(١٢٣)، ابن خلدون: المقدمة، ص(٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) ابن الكر دبوس: تاريخ الأندلس، ص(٨٨).

الصليب، ليس لأحدهم في الخلافة إرث ولا في الإمارة بسبب ولا في الفروسية نسب، ولا في شروط الإمامة مكتسب، اقتطعوا الأقطار، واقتسموا المدائن الكبار، وجبوا العمالات والأمصار، وجندوا الجنود، وقدَّموا القضاة، وانتحلوا الألقاب، وكتبت عنهم الكتاب الأعلام، وأنشدهم الشعراء، ودونت بأسمائهم الدواوين، وشهدت بوجوب حقهم الشهود ووقفت بأبوابهم العلماء وتوسلت إليهم الفُضلاء، وهم ما بين مجبوب، وبربري مجلوب، ومجند غير محبوب وغفل ليس في السراة بمحسوب، ما منهم من يرضى أن يسمى ثائراً، ولا لحزب الحق مغايراً، وقصارى أحدهم أن يقول: « أقيم ما بيدي، حتى يتعين من يستحق الخروج به إليه» ولو جاءه عمر بن العزيز، لم يقبل عليه، ولا لقي خيراً لديه، ولكنهم استوفوا في ذلك آجالاً وأعماراً، وخلفوا آثارا، وإن كانوا لم يبالوا اغتراراً » (۱).

وإذا ألقينا نظرة على الخريطة السياسية للأندلس عقب سقوط الخلافة رأينا إنقسامها إلى ست مناطق رئيسة:

١-منطقة العاصمة قرطبة وما حولها من المدن والبلاد الوسطى.

٢-منطقة طليطله.

٣-منطقة إشبيلية وغربي الأندلس وما حولها من البلاد إلى المحيط الأطلسي.

٤ ـمنطقة غر ناطة و ريه و الفر نتير ة

٥-منطقة شرقي الأندلسي أو منطقة بلنسية وما ييط بها شمالاً وجنوباً .

٦-منطقة سرقسطة والثغر الأعلى.

هذا بالإضافة إلى المدن الأخرى التي استقلت بنفسها كإمارات صغيرة ثم زالت بضمها وإخضاعها لإمارات أقوى منها(٢).

جسته الحسابه ( كامل الرسالة ...البصه

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٤٤).

<sup>(</sup>۲) عنان: دول الطوائف، ص(۱۷).

وقد كان لاختلاف عناصر المجتمع الأندلسي، وتعدد طوائفه من عرب وبربر وصقالبة وغير ذلك، أثره في اختلاف أجناس القيادات السياسية من مملكة لأخرى، ويمكن تقسيم أولئك الملوك أو الأمراء إلى أربع فئات:

١ -العرب.

٢-البربر.

٣-الفتيان العامريين.

٤ ـموالى الأمويين(١).

## أولاً: ملوك الطوائف العرب:

#### ١ ـ بنو عباد اللخميون:

كانوا في إشبيلية وأعمالها، ومؤسس دولتهم القاضي محمد بن إسماعيل بن عباد اللخمي، وجدهم عطاف بن نعيم وهو الداخل إلى الأندلس في طالعة بلج بن بشر القشيري، وكان محمد بن إسماعيل مؤسس دولتهم ممن قدمه أهل إشبيلية مع صاحبيه للنظر في شؤون مدينتهم لما ضاقوا بحكم العلويين وأخرجوا القاسم بن حمود وابنيه من إشبيلية فلم يلبث ابن عباد أن انفرد بالأمر واستبد بتدبير الشؤون في إشبيلية ألى المناهدة المناهدية المناهدة المناهدين المناهدة المناهد

#### ٢ ـ بنوهود الجذاميون:

كانوا في سرقسطة، انتقلت السيادة إليهم بعد مقتل آخر حاكم من أسرة بني

<sup>(</sup>۱) سعد عبدالله البشري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف في الأندلس، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م، ص(٦٧).

<sup>(</sup>۲) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(۲۳)، ابن بسام: الذخيرة ق۲، ص(۱/۱۱-۱۰)، المراكشي: المعجب، ص(۱۲۲)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(۲/۲-۳۵)، ابن عذاري: البيان، ص(۲۳-۳۱)، عنان: دول الطوائف، ص(۳۲-۳۳).

تجيب المنذر بن يحي سنة ٤٣٠هـ-٢٨، ام، ومؤسس دولتهم سليمان بن محمد بن هود الجذامي الملقب بالمستعين بالله، وجدهم الأعلى هود وهو الداخل إلى الأندلس(١).

#### ٣ ـ بنو قاسم الفهريون:

وكانوا في البونت، ومؤسس هذه الإمارة عبدالله بن قاسم منذ بداية الفتنة، وهو من زعماء البيوت العربية في تلك المنطقة، فحكمها واستقل بها وبما حولها من الأراضي ولما توفي سنة ٢١٤هـ-٠٣٠ م خلفه ابنه مد د بن عبدالله بن قاسم، وقد كان بنو قاسم هؤلاء يرجعون في نسبهم إلى قريش (٢).

#### ٤ بنو حمود العلويون:

قد مر بنا سابقاً الحديث عن بني حمود وعن نشاطهم السياسي أثناء الفتنة، وكيف دخل على بن حمود قرطبة وقتل الخليفة سليمان المستعين بالله وأعلن نفسه خليفة ثم قتل فتولى أخوه القاسم من بعده ولكن خلافته لم تدم طويلاً إذ خرج عليه ابن أخيه يحي بن علي بن حمود ودخل قرطبة سنة ٢١٤هـ-٢٠١م. (٣)

## وثانياً: البربر:

١ - بنو مناد الصنهاجيون في غرناطة ومالقة:

يرجع نسب أسرة بني مناد البربرية إلى قبيلة صنهاجة، وقد ظهر البربر منذ أيام المنصور بن أبي عامر الذي استطاع أن يستميل قلوب كثير من البربر إلى جانبه وشجعهم على القدوم إلى الأنداس، فدخلتها قبائل صنهاجة بزعامة زاوي بن

<sup>(</sup>۱) ابن الآبار: مصدر سابق، ص(۲۲۱/۲)، ابن عذاري: مصدر سابق، ص(۲۲۱/۳) وسيأتي الحديث عن أسرة بني هود بالتفصيل فيما بعد.

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري: البيان، ص(١٥/٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٦-٢٦١).

<sup>(</sup>٣) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(٣٠) وما بعدها.

زيري حيث أكرمهم المنصور وقرب منازلهم وصاروا له عضداً وسنداً في إرساء قواعد دولته ،وبعد وفاة المنصور سار ابناه المظفر و عبدالرحمن على نفس سياسة والدهم، وبعد مقتل الأخير، بدأ عهدالفتنة والفوضى وكان للبربر دور هام فيها حيث إنهم وقفوا إلى جانب سليمان المستعين ضد خصمه المهدي، كما أشرنا إلى ذلك، ثم كافأ البربر على مساندتهم له بتوليتهم بعض المدن والولايات فأقطع صنهاجه وفي مقدمتهم زاوي ورجاله ولاية (إلبيرة) غرناطة (() () Granada)، فأقاموا بها وبنوا فيها مدينة غرناطة ().

## ٢ بنو الأفطس، ملوك بطليوس (Badajoz):

كانت مملكة بَطَلَيْوس تمتد من غرب مملكة طليطلة عند مثلث نهريانة غرباً حتى المحيط الأطلسي، وتشمل أراضي البرتغال كلها تقريباً حتى مدينة باجه في الجنوب(٣).

وأول ملوكها عبدالله بن مسلمة بن الأفطس المكناسي، الذي حكم المنطقة بعد وفاة سابور (أ)، واستبد بسياستها وتدبيرها وتلقب بالمنصور، ودافع عن مدينته واستطاع أن يوطد حكمه فيها، وبعد وفاته خلفه ابنه محمد (المظفر) الذي سار على نفس سياسة والده في الدفاع عن الدولة (أ).

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...البصه

<sup>(</sup>۱) غرناطة: مدينة بالأندلس، بينها وبين وادي اش أربعون ميلاً، وهي من مدن البيرة، وتعرف بأغرناطة اليهود لأن نازلتها كانوا يهوداً، الحميرى: الروض المعطار، ص(٤٥-٤٦).

<sup>(</sup>٢) عنان: دول الطوائف، ص(١٢٠) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) عنان: المرجع السابق، ص(٨١).

<sup>(</sup>٤) سابور العامري: أحد صبيان فائق الخادم فتى الحكم المستنصر بالله، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٩٦/٢).

<sup>(</sup>٥) ابن الأبار: مصدر سابق، ص (٩٦/٢ ٩٠-٩٧)، ابن عذاري: البيان، ص (٣٦/٣).

## ٣ ـ دولة بنى رزين امراء السهلة (شنتمرية الشرق):

وتقع هذه الإمارة في جنوب الثغر الأعلى عند منابع نهر خالون.

ومؤسس هذه الإمارة هذيل بن عبدالملك بعد الفتنة، حيث استطاع أن يستبد بحكم شنتمريه وأعمالها وذلك في سنة ٣٠٤هـ-١٠١٨م وتلقب بالحاجب عز الدولة ثم خلفه في الحكم ابنه أبو مروان عبدالملك بن هذيل الذي تلقب عند ولايته بذي الرياستين الحاجب جبر الدولة(١).

#### ٤ بنو ذي النون في طليطلة:

كانت هذه المملكة تشمل رقعة كبيرة في قلب الأندلس، فيحدها غرباً مملكة بطليوس وشرقاً مملكة بني هود وشمالاً مملكة قشتالة القديمة ومن الجنوب مملكة بني عباد في إشبيلية وقرطبة (٢).

ويرجع ظهور بني ذي النون إلى أيام الدولة الأموية حيث كان جدهم ذو النون بن سليمان والياً على حصن إقليش النغر الأعلى في عهد الأمير محمد بن عبدالرحمن فكانت و لايته تلك مكافأة لبعض الخدمات التي قدمها لبعض أتباع الأمير محمد واستمر أبناؤه على هذه الولاية من بعده، وفي أيام المنصور بن أبي عامر ظهر عبدالرحمن بن ذي النون وولده إسماعيل وخدما في ظل المنصور واستمرا في ذلك حتى ثارت الفتنة فأقر سليمان المستعين عبدالرحمن على حكم إقليش، وبعد وفاته خلفه ابنه إسماعيل الذي أخذ في توسيع نفوذه فاستولى على قلعة قونقه شرق إقليش بعد وفاة أمير ها واضح العامري، وعلت مكانة إسماعيل

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: الذخيرة ق $^{7}$ ،  $^{0}$ ،  $^{0}$ ، ابن عذاري: البيان،  $^{0}$ ،  $^{0}$ ، عنان: دول الطوائف،  $^{0}$ ،  $^{0}$ 

<sup>(</sup>٢) البشرى: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف، ص(٨٤).

<sup>(</sup>٣) إقليش: مدينة محدثة تقع شرق طليطلة بناها الفتح بن موسى بن ذي النون، وفيها كانت ثورته وظهوره في سنة ١٦٠هـ، ولها حصن في ثغر الأندلس، الحميري: الروض المعطار، ص(٥١).

لدى المستعين فمنحه الوزارة وسمّاه ناصر الدولة(١).

وكان يحكم طليطلة حينما اضطرمت الفتنة قاضيها (أبو بكر يعيش بن محمد بن يعيش الأسدي) ولم يكن منفرلاً بالرياسة بل كان يشترك معه جماعة من الرؤساء، ولكن ما لبث أن وقع الخلاف بينهم ليبقى (عبدالرحمن بن منيوه) في تدبير شؤون البلاد، ولما توفي عبدالرحم خلفه ابنه عبدالملك وأساء السيرة مع أهل المدينة فخلعوه ثم ولوا غيره ليخلعوه مرة أخرى، ثم رأوا أن يرسلوا إلى عبدالرحمن بن ذي النون في شنتبريه شمال شرق الأندلس يطلبون منه أن يتولى أمر مدينتهم فأرسل إليهم ابنه إسماعيل الذي استولى عليها وأصبحت منذ ذلك الوقت دار مملكتهم (٢).

## الثا : الفتيان العامريون:

١ -خيران العامري في المرية.

٢-زهير العامري في مرسيه.

٣-الفتيان مظفر ومبارك في بلنسية.

٤ -مجاهد بن يوسف العامري في دانية والجزائر الشرقية.

#### ١ خيران العامري في المرية ( ALmeria ):

كان خيران من الفتيان الذين شاركوا في أحداث الفتنة وأعادوا الخلافة لهشام المؤيد، ولكن خصومهم من البربر كانوا أكثر سيطرة على الأحداث، فبعد دخول

<sup>(</sup>١) ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(٢/٧ - ١٠٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٩٦).

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري: البيان، ص(٢/٦٧-٢٧٧)، عنان: دول الطوائف، ص(٩٧).

<sup>(</sup>٣) المرية: مدينة في جنوب شرق الأندلس أمر ببنائها أمير المؤمنين الناصر لدين الله عبدالرحمن بن محم سنة ٣٤٤هـ الحميري: صفة جزيرة الأندلس، نشره ليفي بروفسال، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٣٧م، ص(١٨٣).

سليمان المستعين قرطبة خاف الفتيان عاقبة ذلك فغادروا قرطبة، وكان منهم خيران الذي سار أولاً إلى أوريولة جنوب شرق الأندلس فاستولى عليها ومنها وثب على مدينة مرسية (Murcia) (۱) وخرج منها إلى مدينة المرية وكان عليها أفلح الصقلبي فقتله خيران وانتزع منه المدينة سنة ٥٠٤هــ١٠١م وغدت المرية من ذلك الحين قاعدته الرئيسية وأدخل عليها كثيراً من ضروب الإصلاح والتحصين فدعم أسوارها وبنى بها كثيراً من المنشآت المعمارية واهتم بتوسيع جامع المرية وحفر آبارها(۱).

وبعد وفاة خيران تولى صاحبه زهير العامري مكانه، ولكن ما لبث أن قتل الأخير في حروب دارت بينه وبين باديس بن حبوس، وتولى أمر المرية بعد مقتل زهير معن بن صمادح التجيبي ولما توفي خلفه ابنه محمد معز الدولة (٣).

#### ٢ ـ زهير العامري في مرسية:

بعد وفاة خيران العامري خلفه على حكم المرية ومرسية وأوريوله زهير العامري وكان على مرسية وقت أن كان زهير أميرا اللمرية نائبه أبو بكر أحمد بن إسحاق بن طاهر ولما توفي خلفه ابنه أبو عبدالرحمن محمد بن طاهر، ولما سقط حكم عبدالملك العامري في بلنسية باستيلاء المأمون بن ذي النون عليها سنة ٧٥٤ هـــ٤٢٠ م، هنا انتهز أبو عبدالرحمن الفرصة سانحة لإعلان استقلاله واستمر أبو عبدالرحمن أميرا على مرسية حتى امتدت إلى مرسية أطماع المعتمد بن عباد وذلك بتأييد من وزيره ابن عمار الذي سار على رأس حملة لمحاصرة

<sup>(</sup>۱) مرسية: تقع في جنوب شرق الأندلس بناها الأمير عبدالرحمن بن الحكم، واتخذت داراً للعمال، وقراراً للقواد، الحميري: مصدر سابق، ص(١٨١).

<sup>(</sup>۲) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(٢/٤٣)، عنان: دول الطوائف، ص(١٥٩)، عبدالعزيز سالم، تاريخ مدينة المرية، دار النهضة العربية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٦٩م، ص(٥٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>۳) ابن عذاري: البيان، ص(۱۲۷/۳-۱۷۰).

مرسية بالتعاون مع ملك برشلونه النصراني، غير أنه لم ينجح في محاولته فارتد ليعود إليها ثانية بقيادة عبدالرحمن بن رشيق الذي حاصرها حتى سقطت سنة ٤٧١هـ - ١٠٧٨م، ودخلت في أملاك المعتمد بن عباد(١).

## ٣-الفتيان مظفر ومبارك في بلنسية (٢): (Valencia):

كان الفتيان مظفر ومبارك قبل أن يحكما بلنسية يتوليان وكالة الساقية في هذه المدينة أيام ولاية عبدالرحمن بن يسار عليها ثم ما لبث مبارك بعد تغيير الأحوال أن تولى إمارة بلنسية بالاشتراك مع صديقه مظفر وكانا يحكمان معا وينظران في تصريف شؤون المدينة سويا وكان مبارك أقوى تدبيرا وسياسة من مظفر ولكنه لم يسلم من الصراع مع جيرانه حيث كان في نزاع مع منذر بن يحي التجيبي صاحب سرقسطة الذي بدا طامعا في الاستيلاء على طرطوشة (Tortosa) من الفتى لبيب الذي سارع في طلب العون من مبارك فكانت الحرب بينهما حيث انهزم منذر وعاد خائبا إلى مملكته واستمر مبارك ومظفر في حكم بلنسية ثم توفى مظفر قبل صاحبة مبارك(٤).

ماجست. الحسان (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(٥/٢٣)، عنان: دول الطوائف، ص(١٧٥-١٧٦).

<sup>(</sup>٢) بلنسية: قاعدة من قواعد الأندلس، وتقع في شرق الأندلس الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص(٤٧).

<sup>(</sup>٣) طرطوشة: تقع على الساحل الشرقي في سطح جبل، ولها سور حصين وبها أسواق وعمارات وضياع، ويحيط بها سور صخر من بناء بنى أمية. الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص(١٢٤).

<sup>(</sup>٤) ابن بسام: الذخيرة، ق7، ص(9/91-91)، ابن عذاري: البيان، ص(19/91-171) عنان: دول الطوائف، ص(117-91).

#### ٤ مجاهد بن يوسف العامري في دانية والجزائر الشرقية(١) (Denia):

كان مجاهد من أشهر الفتيان العامرين وقد استولى على دانية والجزائر الشرقية بعد حصول الفتنة بمقتل مولاه عبدالرحمن بن المنصور ويذكر أنه كان متولياً على الجزائر الشرقية فلما علم بوقوع الفتنة انطلق إلى دانية فاستولى عليها في أوائل عهد الفتنة (٢).

وهناك روايات مختلفة فمنهم من يذكر أن مجاهداً غادر قرطبة عند مقتل الخليفة محمد المهدي فملك طرطوشة ثم سار عنها إلى دانية (٣).

ومنهم من يذكر أن مجاهلً خرج عن قرطبة بعد زوال نفوذ العامريين حيث التجه إلى الجزائر فملكها ثم سار إلى سردانية (١٤) غازياً (٥٠).

ونستنتج من ذلك أن مجاهداً حكم بعد الفتنة مدينة دانية والجزائر الشرقية سنة ٥٠٥هــ١٠١م.

<sup>(</sup>۱) دانية: تقع على الساحل الشرقي للأندلس عامرة حسنة لها ربض عامر، وعليها سور حصين، ولها قصبة منيعة جداً، الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص(٧٦).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(۱۵۵/۳-۱۵۱)، عنان: دول الطوائف، ص(۱۸۸).

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: العبر، ص(٤/٤).

<sup>(</sup>٤) سردانية: جزيرة كبيرة في بحر المغرب، وقد غزاها المسلمون لأول مرة في أيام موسى بن نصير سنة ٩٢هـ ٧١١م، ثم توالت غزوات المسلمين عليها. انظر: الحموي معجم البلدان، ص(٣/٣) عنان: دول الطوائف، ص(١٩١).

<sup>(</sup>٥) الحميدي: جذوة المقتبس، ص(٣٣١).

# المية: موالى بنى أمية

#### دولة بنى جهور فى قرطبة(١):

عندما قرر أهل قرطبة إلغاء الخلافة وكان يؤيدهم في ذلك أبو الحزم جهور فعمدوا إلى ذلك الزعيم ليتولى الحكم وتدبير الأمور حيث كان من وزراء الدولة لعامرية وموصوفاً بالحكمة والعقل متنزها عن الوقوع في أحداث الفتنة وتدنيس يده في دمائها وبعد إلحاح من أهل قرطبة قبر ل تولى أمر إدارة شؤونها وتصريف سياستها، واشترط مقابل موافقته اشتراك محمد بن عباس وعبدالعزيز بن حسن ابنى عمه في المشورة والرأي(٢).

وبعد وفاة أبي الحزم خلفه في الرياسة ابنه الوليد محمد بن جهور.



<sup>(</sup>۱) ينسب بنو جهور إلى جدهم يوسف بن بخت بن أبي عبدة الفارسي، وهو الداخل إلى الأندلس مع الطالعة البلجية، وقد خدم الأمير عبدالرحمن الداخل وتولى أبناؤه بعد ذلك الوزارة في عصر الإمارة ثم الخلافة الأموية، فكان منهم جهور بن عبدالملك الذي تولى الوزارة في عهد الخليفة الناصر، ثم جاء بعده ابناه مروان ومحمد، ومحمد هذا هو والد أبي الحزم جهور، انظر: عنان: دول الطوائف، ص(٢٠-٢١).

<sup>(7)</sup> ابن بسام، الذخيرة، ق(7)، ص(7/73-773).

# المبحث الثاني: قيام مملكة بني هود في سرقسطة

تعتبر مملكة سرقسطة من أعظم ممالك الطوائف في الأندلس من حيث سعتها وأهمية موقعها فهي تمثل الوجود الإسلامي المجاور لعدد من الكيانات النصر انية بين قطلونية من الشرق، وناقار من الشمال الغربي، وقشتا له من الجنوب والغرب، وهناك أيضاً من الشمال مملكة أرغون(۱).

وتعد هذه المملكة من أقدم الممالك التي استقلت عن الخلافة، فإن موقعها النائي في شمال شرقي الجزيرة الأندلسية، وبعدها عن بقية الممالك الأسبانية جعلها أكثر الممالك قرة واعتماداً على ذاتها للدفاع عن وجودها من جميع الأطماع المضطرمة من حولها(٢).

ومما زاد في أهمية هذه المملكة انتشار القلاع والحصون في طول البلاد وعرضها(") والتي ساعدتها على الصمود فترة طويلة أمام الأسبان النصارى الطامعين في انتهاب أراضيها.

وكان يطلق على هذه المملكة قبل زوال الخلافة ولاية الثغر الأعلى وتشمل مدينة سرقسطة وأعمالها، تطيلة ووشقه وبربشتر ولاردة وإفراغه وطركونه وطرطوشة(٤).

وحكمت هذه المملكة قبل بنى هود أسرة بني تجيب وبعد أن انتهت رياسة التجيبيين فيها وذلك بمقتل آخر أمرائها المنذر بن يحى التجيبي سنة ٤٣٠هــ

<sup>(</sup>١) عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٤-٢٦٥-٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) عنان: المرجع السابق، ص(٢٦٤-٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) ياقوت: معجم البلدان، ص (٢١٢/٣-٢١٣).

<sup>(</sup>٤) المراكشي: المعجب، ص(١٢٤)، عبدالرحمن بن علي الحجي: التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة، دار القلم، بيروت، ص(٣٥٥-٣٥٦).

١٠٣٨م بدأت رياسة جديدة تتزعمها أسرة بني هود، وعميد هذه الأسرة قائد مشهور من كبار الجند بالثغر الأعلى وهو سليمان بن محمد بن هود الجذامي الملقب بالمستعين بالله وجدهم الأعلى هو الداخل إلى الأندلس، وقد خص ابن الآبار أسرة بني هود دون غيرها من أسر الطوائف بغلبة الشجاعة والشهامة عليها(۱).

حكم سليمان بن هود سرقسطة سنة ٤٣١ هـ ١٠٣٩ هـ ١٠٤٦ مطيطلة، وتميزت سنوات حكمه بالصراع المرير مع المأمون بن ذي النون حاكم طليطلة، وكانت المنطقة الواقعة بين الدولتين من ناحية الجنوب الغربي من مملكة سرقسطة وناحية الشمال الشرقي من مملكة طليطلة، موضع الاحتكاك بين الطرفين، كما أن هناك عاملاً آخر ساعد على اشتداد النزاع بينهما وهو أن إسماعيل بن ذي النون كان خال المنذر بن يحي التبجيبي آخر امراء سرقسطة من بني تجيب، الذي احتل سليمان بن هود عرشه (۱).

وكان هذا الصراع يشمل الفترة من ٤٣٥ إلى ٤٣٨هـ- ١٠٤٦ ميث حيث دارت معارك دامية بين الطرفين أولاً حول مدينة وادي الحجارة، حيث كانت مثار النزاع بينهما، وعلى الرغم من أنها كانت من أعمال طليطلة إلا أن فريقاً من أهلها كانوا يرغبون في الانضواء تحت حكم سليمان بن هود حيث سيطر عليها في عام ٤٣٦هـ-٤٤٠ م وما كاد المأمون يقف على هذا الاعتداء حتى هرع بقواته صوب وادي الحجارة، ونشبت المعارك بين أحمد بن سليمان بن هود (قائد جيوش سرقسطة وولى العهد) وبين المأمون فدارت الدائرة على

<sup>(</sup>١) ابن الآبار: الحلة السيراء، ص (٢٤٦/٢).

<sup>(</sup>۲) عنان: دول الطوائف، ص(۲۷۱)، رجب محمد عبدالحليم: العلاقات بين الأندلس الإسلامية وأسبانيا النصر انية في عصر بني أمية وملوك الطوائف، دار الكتب الإسلامية، القاهرة، بيروت، ص(۳۳۸).

المأمون ،وتحصن في مدينة طلبيرة Talavira (۱) فشدد عليه ابن هود الحصار ثم رفعه بأمر أبيه، ونجا المأمون من مأزق شديد الحرج( $^{(7)}$ .

ولم يقف المأمون عند هذا الحد، بل صمم على مواصلة الحرب مع ابن هود ففاوض فرناندو الأول ملك قشتاله وطلب منه العون وتعهد أن يؤدي له الجزية فاستجاب فرناندو الأول لدعوته فبعث قواته التي عاثت فساداً في أراضي ابن هود المجاورة لقشتالة، وانتهبت الزروع، وسبت من المسلمين العدد الكبير، فلم يحرك ابن هودساكناً حيث تحصن في بعض قلاعه، فانتهز المأمون هذه الفرصة فأغار بدوره على أراضي ابن هود المتاخمة له ودمر بعضها وكان ذلك في سنة بدوره على أراضي ابن هود المتاخمة له ودمر بعضها وكان ذلك في سنة

فسار ابن هود على نفس الطريق الذي سار عليه المأمون، وسعى بدوره إلى محالفة الأسبان ضد المأمون، فبعث إلى فرناندو الأول ملك قشتا له أموالاً وتحفاً كثير

أن يغير على أراضي طليطلة (ف) فاستجاب فرناندو الأول إلى دعوته، وهاجم أراضي طليطلة الشمالية ووصل وادي الحجارة وقلعة هنارس (قلعة النهر) فعاث فيها الخراب فاستشاط المأمون غيظاً والتمس محالفة غرسية ملك الناقار وهو أخو فرناندو الأول وهذه صورة تؤكد أن الأندلس ما ضاعت إلا بمثل هذه التصر فات المشينة وبعث إليه بالأموال والتحف فأغار غرسية بقواته على

<sup>(</sup>۱) طلبيرة: مدينة بالأندلس إلى الغرب من طليطلة وهي أقصى ثغور المسلمين، وهي مدينة كبيرة، وقلعتها من أرفع القلاع حصناً، وبينها وبين طليلطة سبعون ميلاً، الحميري: صفة جزيرة الأندلس، ص(١٢٧-١٢٨).

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري: البيان، ص(٢٧٧٣-٢٧٨)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧٨).

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري: البيان، ص(٢٧٨/٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٩٨-٩٩).

<sup>(</sup>٤) ابن الكر دبوس: تاريخ الأندلس، ص(74)، ابن عذاري: البيان،  $(74)^{4}$ .

<sup>(</sup>۵) ابن عذاري: المصدر السابق، ص(7/9/7-74).

أراضي ابن هود المجاورة فيما بين تطيلة ووشقه وافتتح منها قلعة قلهرة وذلك عام ٤٣٧هـ - ١٠٤٥م، وقام فرناندو الأول ملك قشتاله مرة أخرى بالإغارة على أحواز طليطلة وخربها(١).

وهكذا استباح الأسبان أراضي المملكتين الإسلامتين، بسوء سياسة ابن هود والمأمون، فانهارت فيها خطوط الدفاع، وساءت أحوال المسلمين وتركوا الثغور فارين بأنفسهم إلى القواعد الكبيرة.

وبدا ضرورة الصلح بين الملكين المتنازعين وأظهر ابن هود الرغبة في الصلح وعلى هذا الأساس صرف المأمون حلفاءه الأسبان إلى بلادهم(١).

إلا أن ابن هود غدر به مرة أخرى فخرج بقواته مع سرية من حلفائه الأسبان وهاجم مدينة سالم وقتل معظم المدافعين عنها وسيطر على حصون أخرى، وكان معه (عبدالرحمن بن إسماعيل -أخ المأمون) يدله على الطريق لخلف وقع بين الإخوة، إزاء هذا الأمر هرع المأمون بقواته إلى مدينة سالم للدفاع عنها، فانتهز الأسبان حلفاء ابن هود هذه الفرصة فعاثوا في أراضي طليطلة مرة أخرى، فبعث أهل طليطلة إلى فرناندو الأول يسألونه الصلح، فطلب منهم أموالاً كثيرة واشترط شروطاً عجزوا عن قبولها وبعثوا يقولون له: لو كانت لدينا هذه الأموال لأنفقناها على البربر للدفاع عنا، فرد عليهم فرناندو رداً أن أن أن أن أن أن أن أما استدعاؤكم البرابرة، فأمر تكثرون به علينا، وتهدوننا به، ولا تقدرون عليه، مع عداوتهم لكم، ونحن قد صمدنا إليكم ما نبالي من أتانا منكم ولا تقدرون عليه، مع عداوتهم لكم، ونحن قد صمدنا إليكم ما نبالي من أتانا منكم

فإنما نطلب بلادنا التي غلبتمونا عليها قدماً في أول أمركم، فقد سكنتموها ما قُ ِي

<sup>(</sup>۱) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٦٨)، ابن عذاري: البيان، ص(٣/٢٨٠-٢٨١).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن عذاري: مصدر سابق، ص $(\Upsilon)$ .

<sup>(</sup>٣) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٦٨)، عنان: دول الطوائف، ص(١٠٠).

لكم وقد نصرنا الآن عليكم براءتكم فارحلوا إلى عدوتكم واتركوا لنا بلادنا فلا خير لكم في سكناكم معنا بعد اليوم، ولن نرجع عنكم أو يحكم الله بيننا وبينكم »

وفي الوقت نفسه كانت قوات غرسية ملك الناڤار، وحليف المأمون تهاجم أراضي الثغر الأعلى، وتخرب حصونه وفعل «فعل أخيه فردلند في نظر ابن ذي النون (7).

وهكذا استمرت الفتنة والنضال بين هذين الملكين ثلاثة أعوام ٣٥٠٤٣٣٨ هـ ولم تنقطع إلا بموت سليمان بن هود عام ٣٨٨ هـ فقد كانت نموذجاً
صارخاً لتلك الحروب والمنافسات التي استنز فت طاقات الأمة وسهلت للعدو
التهام تلك البلاد وقبل وفاة سليمان بن هود قسم المملكة بين أولاده الخمسة (أحمد
المقتدر يوسف المظفر - محمد - لب - المنذر) فاختص أحمد المقتدر بولاية
سرقسطة (عاصمة المملكة)، ويوسف بولاية لارده، (شرق سرقسطة) ومحمد
بولاية قلعة أيوب (جنوب غرب سرقسطة) ولب بولاية وشقة (شمال سرقسطة)،
والمنذر بولاية تطيلة (شمال غرب سرقسطة)".

وبهذا التقسيم وقع سليمان المستعين في الخطأ التقليدي الذي وقع فيه كثير من ملوك العالم في مختلف فترات التاريخ.

فقد أدى ذلك التقسيم إلى قيام صراع عنيف بين الإخوة تمكن أحدهم وهو المقتدر حاكم مدينة سرقسطة من التغلب على ثلاثة منهم وهو محمد صاحب قلعة أيوب والمنذر صاحب تطيلة، ولب صاحب وشقة، أما الأخ الرابع وهو يوسف الملقب بحسام الدولة وبالمظفر صاحب لا ردة فقد استطاع أن يقف في وجه أخيه

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۲۸۲/۳)، شكيب أرسلان: الحلل السندسية، ص(۲/۱٤٤).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: البيان، ص(٢٨١/٣ - ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(٢٤٥/٢).

المقتدر وأن يحد من أطماعه(۱) إلا أن أحمد المقتدر لم يترك أخاه وشأنه وخاصة عندما رأى أهل الثغر ما فعله أحمد بإخوانه فسخطوا عليه ونادوا بخلعه وخرجت معظم القواعد عن طاعته وانضمت إلى أخيه يوسف المظفر ولم يبق له سوى سرقسة فأخذ أحمد يترقب الفرص للتنكيل بأخيه وسنحت الفرصة لينتقم أحمد المقتدر من أخيه يوسف وذلك عندما داهمت المجاعة مدينة تطيلة فاستغاث أهلها بيوسف وطلبت المؤن فدعا أهل الثغور إلى جمع الأطعمة والمؤن فاجتمع منها قدر عظيم فرأى يوسف أنه لا يستطيع إرسال هذه الإمداد إلى تطيلة عن طريق سرقسطة خوفا من غدر أخيه، ففاوض غرسية ملك الناقار وبعث إليه أموالاً لكي يسمح بمرور هذه المؤن عبر أراضيه إلى تطيلة، فوافق الملك الأسباني فلما علم أحمد المقتدر بالأمر بعث سرا ً إلى غرسية يبذل له ضعف أموال أخيه مقابل أن يفتك بقوافل المؤن حين مرورها بأرضه فاستجاب غرسية لذلك، وبالفعل استطاعت قوات أحمد المقتدر الفتك بالقافلة وأبيد معظم رجالها، وتركت تطيلة تعاني أزمتها بسبب النزاع بين الأخوين وطبيعة أخلاق ملك الناقار (۱).

ومن الآثار المترتبة على أزمة تطيلة، أن ضعف أمر يوسف وتوطد سلطان أحمد وقويت شوكته فاسترد كافة القواعد التي كانت تحت يده.

وإلى جانب ذلك تمكن المقتدر من توسيع مملكته وذلك بالاستيلاء على ثغر طرطوشة سنة ٤٥٢هـ-٠٦٠ ام منهياً بذلك حكم الصقالبة (٣).

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(۲۲۲/۳).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن عذاري: مصدر سابق،  $(\Upsilon)^{\Upsilon}$ ۲۲۶-۲۲۳).

<sup>(</sup>٣) اضطربت الأمور في طرطوشة ولم يتمكن الفتى نبيل أحد فتيان الصقالبة من تدارك الأمور فاستغل المقتدر الفرصة وزحف لاحتلالها، واضطر نبيل الصقلبي إلى تسليم المدينة دن قتال، وثغر طرطوشة من المناطق المهمة لأنه مخرج سرقسطة إلى البحر، إذا استثنينا ثغر طركونه الواقع على حدود إمارة برشلونة وكان من أعمال لارده، ابن عذاري: المصدر السابق، ص(٢٥٠/٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٧٣-٢٧٤).

وتمكن المقتدر في عملية التوسع العسكري من بسط نفوذه أيضاً على دانية، وأسقط حكومة على بن مجاهد بعد قتال طويل، واضطر علي إلى تسليم المدينة والخروج منها حيث سار إلى سرقسطة فمنحه المقتدر إقطاعاً يعيش عليه (١).

وبعد أن تمكن المقتدر من الاستيلاء على دانية أخذ يتطلع إلى مملكة بلنسية والتدخل في شؤونها فقد قال أحد المؤرخين في هذا الصدد [وأن ابن هود لما حصل على دانية أنفسد طبعه، وأدركته الرغبة في البلاد وزال عما كان عليه من جهاد الروم وطمع في بلنسية عند ذلك](١) حيث توجس ملك بلنسية (أبو بكر أحمد بن عبدالعزيز) من طمع المقتدر فخاطب الفونسو السادس ملك قشتاله وانضوى تحت حمايته وتعهد له بأداء الجزية(١).

كما تميز عصر المقتدر بن هود ٤٧٤-٤٧٤هـ،١٠٤١م بسلسلة من الوقائع التي اضطرمت بينه وبين الممالك الأسبانية المجاورة، وكان وقوع مملكة سرقسطة بين الممالك الأسبانية الثلاث (أرغون- الناقار- قشتالة)يعرضها دائماً لهجمات هذه الممالك وكنتيجة لهذا الأمر عمل بنو هود على الاستعانة من وقت لآخر بهذه الممالك ولأعنوا لها وفقاً لمختلف الظروف والأحوال (أ).

ففي عام ٢٥٦هـ - ١٠٦٠م زحف الملك فرناندو الأول ملك قشتالة بقواته على حدود مملكة سرقسطة الجنوبية الغربية وسيطر على (حصن غرماج) وبعض الحصون الأخرى، فاضطر المقتدر أن يذعن لهم ويدفع الجزية، وذلك من أجل الحفاظ على أراضيه (٥). وفي الوقت نفسه كان المقتدر يستمد العون من جيرانه

<sup>(</sup>١) ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٤٨/٢)، ابن عذاري: البيان المغرب، ص(٢٢٨/٣).

<sup>(</sup>۲) ابن زيري: الأمير عبدالله بن بلقين: مذكرات الأمير عبدالله المسماه بكتاب التبيان، نشره ليفي بروفنسال، دار المعارف، القاهرة، 900م، 00، 00).

<sup>(</sup>٣) ابن بسام: الذخيرة ق٣، ص(٥/٣٤-٣٥).

<sup>(</sup>٤) عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٠).

<sup>(</sup>٥) ابن عذاري: البيان، ص(٢٢٨/٣-٢٢٩).

الأسبان في مشاريعه العسكرية وقد يستمد عون أحدهما على الآخر، ففي عام ٥٥٤ هـ - ١٠٦٣م هاجم راميرو الأول ملك أرغون أراضي مملكة سرقسطة، فاستعان المقتدر بملك قشتالة فرناندو الأول، فبعث إليه ولده سانشو في بعض قواته، برفقة القائد (القمبيطور) (١٠).

فدارت رحى الحرب عند أسوار (جرادوس) انهزم فيها راميرو الأول وقتل، وقد أثار مقتله الشعور النصراني ضد مسلمي الثغر الأعلى وكان من نتائج ذلك مأساة بربشتر عام ٤٥٦هـ- ١٠٦٤م(٢).

<sup>(</sup>۱) السيد (ELcid) هو فارس قشتالي واسمه الأصلي رود بيمودياث (Rodrqo Diaz) أما تلقبه بالسيد فهو تحريف لكلمة (السيد) العربية، وقد أطلقها عليه المسلمون الذين كان يخدم بينهم ويحارب معهم. انظر: عنان: دول الطوئف، ص(١٣٢-١٣٣).

<sup>(</sup>۲) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص $( ^{\circ} )$  هامش  $( ^{\circ} )$ .

## :(') (Barbastro) مأساة بربشتر

سجلت لنا صفحات التاريخ أعظم حادث نزل بالمسلمين في عصر ملوك الطوائف وخاصة في عصر المقتدر بن هود، هو غزو النورمانديون- النورمان لمدينة بربشتر سنة ٢٥٦هـ-١٠٦٣م.

وقد أمدتنا المصادر الإسلامية بتفاصيل مهمة عن هذه الحادثة: «أن الفرنج خرجوا من الأرض الكبيرة (أي فرنسا) إلى الأندلس في جموع كبيرة ليس لها حد ولا يحصى لها عداً إلا الله، وانتشروا على ثغور سرقسطة »(٢).

« وقد غزاها على غرة وقلة عدد من أهلها وعدة من أهل غاليش (جنوب فرنسا) والروذمانون(٣) وكان عليهم رئيس يسمى «البيطين»(٤).

« وخرج من أقصى بلاد الروم جيش عظيم ووصل إلى صاحب قشتالة

<sup>(</sup>۱) تقع مدينة بربشتر بين لا ردة ووشقة على بعد ستين كيلو متر شمال شرق سرقسطة، وهي من أمهات مدن الثغر الأعلى الفائقة في الحصانة والامتناع. انظر: البكرى: جغرافية الأندلس وأوربا، ص(٩٣/١)، الحميري: الروض المعطار، ص(٩٠).

<sup>(</sup>۲) مؤلف مجهول: الحلل الموشية، تحقيق سهيل زكار -عبدالقادر زمامة، دار الرشاد، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، ۱۳۹۹هـ-۱۹۷۹م، ص(۷٦).

<sup>(</sup>٣) الروذمانون: هم الأردُمانيون: المجوس -ويطلق عليهم الآن النورمان، هم سكان الدول الاسكندنافية ويسمون أيضاً (الفيكنج-AL-vikinq) أي سكان الخلجان، وفي بداية القرن الرابع الهجري- سكن بعضهم -بعد أن اعتنقوا النصرانية- مقاطعة نورماندي- في شمال غربي فرنسا، وذلك بموافقة شارل الثالث بعد حروب ومفاوضات طويلة، وقد غزا إيطاليا واتصلوا بالبابوية التي شجعتهم على قتال المسلمين في الأندلس فخرجت الحملة التي سيطرت على مدينة بربشتر. انظر: ابن حيان: المقتبس، تحقيق عبدالرحمن الحجي، ص(٢٤٩-٢٥٠)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٤٧) الهامش (٢).

<sup>(</sup>٤) البكري: جغرافية الأندلس وأوربا، ص(٩٣)، الحميري: الروض المعطار، ص(٩٠).

وهي دار ملكهم وبها كان البيطين ملكهم > (١) .

وهناك اختلاف حول شخصية قائد هذه الحملة الذي ورد أسمه في المصادر الإسلامية باسم (البيطيين- البيطين- ألبطش) (٢) وقد رجحت بعض المصادر الأوربية أن قائد الحملة هو الكونت (بلدوين دي فلاندس) ( Balduino de Flandes) الذي كان وصياً على فيليب الأول ملك فرنسا وأن قواد الفرق التي عملت تحت قيادته في هذه الحملة هم:

ا -جيوم دي منتروي (Guillaume de montreuil) حامل شعار البابويه الذي أرسله البابا على رأس فرقة من الفرسان الإيطاليين.

٢-سانشور اميرث (Sancho Ramirez) ملك أرغون الذي خلف أباه المقتول راميرو الأول.

٣-الكونت أورخيل (Conde urqel) ابن أخي ملك أرغون وقائد جيوش قطلونية.

٤-البارون روبرت كرسبين (Robery Crespin) قائد جيوش جنوب فرنسا مثل و لايتي نور مانديا و اكيتانيا.

٥-جي جيوفروا (Gui Geoffroi) قائد جيوش بواتية وبوردو<sup>(٣)</sup>.

وقد اشتهر باسم (بغدوين) فمن المحتمل أن نفس هذا الاسم قد عرفه الأندلسيون في المغرب العربي وحرفوه إلى بيطين (٤).

وعلى الرغم من أن هذه الحملة كانت فرنسية نورمانديه إلا أنها اتصفت

<sup>(</sup>۱) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٦٩).

<sup>(</sup>۲) البكري: جغرافية الأندلس، ص(٩٣)، ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٦٩) الهامش (٢)، الحميري: الروض المعطار، ص(٩٠).

<sup>(</sup>٣) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس (ص ٦٩-٧٠-٧١) الهامش (٢).

<sup>(</sup>٤) ابن الكر دبوس: المصدر السابق، ص $( ^{ \vee } )$  الهامش .

بالطابع الصليبي حيث بشر بها البابا (إسكندر الثاني) في إيطاليا وأسبانيا وفرنسا(۱).

وكان الهدف منها هو إنقاذ مملكتي أرغون وناڤار في شمال أسبانيا من الخطر الإسلامي بمنطقة الثغر الأعلى ولاسيما بعد كارثة (جرادوس) التي قتل فيها ملك أرغون راميرو الأول سنة ٥٥٥هـ - ١٠٦٣، على يد المقتدر بن هود ملك سر سطة (٢).

سار الجيش الأوربي المؤلف من نحو (عشرة الآف) (") فارس من فرنسا إلى منطقة قطلونية تحميه من الخلف مملكة برشلونة الأسبانية (أوقصد أولاً مدينة وشقة فحاصرها اياماً فلم يقح الجيش المشترك من دخولها، فسار شرقاً إلى مدينة بربشتر وضرب حولها الحصار في أوائل عام ٢٥٦هـ ٣٦٠ م (٥) أيبادر المقتدر بن هود إلى إنجاد المدينة لأنها من أعمال أخيه يوسف المظفر، ولم يستطع يوسف إنجادها أيضاً، فتركت المدينة لمصيرها واستمر حولها الحصار أربعين بهما، وأهلها صامدون داخل مدينتهم الحصينة، وكانت حاميتها تجاهد الأعداء والحرب سجالاً بين الطرفين إلى أن اشتد الضيق بالمدينة المحصورة، فكانت مأساتها عندما اهتدى الأعداء إلى مجرى الماء الذي يروي المدينة فسدوه بصخرة كبيرة وهدموه وانقطع الماء عن المدينة وإزاء شدة الظمأ وشدة الحصار طلب أهل المدينة الأمان، إلا أن الأعداء رفضوا ذلك وواصلوا هجومهم فدخلوا المدينة عنوة وأمعنوا في أهلها قتلاً وسبياً (وكان الخطب في هذه النازلة أعظم من أن يوصف

<sup>(</sup>۱) حسن أحمد محمود: قيام دولة المرابطين، دار الفكر العربي، الطبعة الثانية ١٤١٦هـ ١٩٩٦م، ص(٢١٧).

<sup>(</sup>٢) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس ص(٧٠) الهامش.

<sup>(</sup>٣) البكري: جغرافية الأندلس وأوروبا، ص(٩٤)، حيث يجعل العدو (٤٠ ألف فارس).

<sup>(</sup>٤) عنان: دول الطوائف، ص(٢٧٥).

<sup>(</sup>٥) ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(١٣٨/٥)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٢٥/٣).

أو يتقصى) (١).

وتصف لنا المصادر الإسلامية الجرائم التي ارتكبها الأعداء عند دخولهم المدينة المنكوبة، حيث أعملوا السيف في رقاب أهلها وانتهكوا الحرمات أمام الناس علناً، وتخيَّر قواد الأعداء أجمل النساء والبنات وأخذوهن سبايا إلى بلادهم وهدايا لملوكهم (٢).

وبعد أن سيطر الأعداء على بربشتر غادروها تاركين لحمايتها (ألف فارس وأربعة الآف من الرجال) وقيل (ألفً وخمسمائة من الفرسان وألفين من الرجال) كما استقدموا إليها الكثير من النصارى وأسكنوهم فيها) (٣).

وكان لهذه النكبة صدى مؤثر في سائر أنحاء الأندلس، واهتزلها الأمراء وفي مقدمتهم المقتدر بن هود لما لحقه من لوم المسلمين وأخذهم عليه التقصير في الدفاع عن المدينة لذلك عزم على استردادها ، حيث استنفر الناس للجهاد في سبيل الله واجتمع من مختلف أنحاء الأندلس عدد غفير من المجاهدين ساروا إلى الثغر الأعلى لرفع راية الإسلام وتمنية النفوس بالاستشهاد في سبيل الله وطلب العون من المعتضد بن عباد ملك إشبيلية فبعث له قوة مكونة من خمسمائة فارس بقيادة

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: النخيرة، ق٣، ص(١٣٣٥)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٢٥/٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٧٦-٢٧٦).

<sup>(</sup>۲) لمزيد من التفاصيل راجع: البكري جغرافية الأندلس وأوروبا، ص(٩٤)، ابن الآبار: الحلة لسيراء، ص(٢٤٧/٢) الهامش، ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(١٣٩/٥-١٤١)، ابن عذاري: البيان، ص(٢٢٦/٣)، الحميري: الروض المعطار، ص(٩٠).

<sup>(</sup>٣) ابن بسام: الـذخيرة، ق٣، ص(٥/١٤١)، ابن عـذاري: البيان، ص(٢٢٦/٣)، عنـان: دول الطوائف، ص(٢٧٨) (أصبحت بربشتر تحت حكم ملك أرغون (سانشور راميرث) بعد رحيل الغزاة، والذي بدوره ترك فيها حامية بقيادة ابن أخيه الكونت أورخل) انظر: ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٧٠) الهامش.

(معاذ بن أبي قرة) (١).

سار المقتدر بجموع المجاهدين صوب بربشتر وضرب حولها الحصار في جمادي الأولى عام 403 هـ- 400 م، واستبسل المسلمون في استرجاع المدينة المنكوبة، وقد أفلحوا في ذلك بعد ثقب أسوار ها فغادر ها الأسبان مهزومين ونشبت بين الطرفين معركة شديدة مزق فيها الأسبان و هلك معظمهم ،وأسر من كان بالمدينة من أهلهم وحملوا سبايا إلى سرقسطة خمسة آلاف، كما غنم المسلمون ألف فارس وسلاحً وأموالاً كثيرة، وكان استرداد بربشتر في 400 جمادى الأولى عام 400 هذا الانتصار تلقب أحمد بن هود «بالمقتدر بالله والعيث فيها تسعة أشهر، وعلى أثر هذا الانتصار تلقب أحمد بن هود «بالمقتدر بالله » (۳).

وبذلك تمكن المسلمون من استرجاع مدينة بربشتر: « .... وغسلوها من رجس الشرك وجلوها من صدأ الإفك » (٤).

وفي نفس العام الذي استرد فيه المقتدر مدينة بربشتر -٧٥٤هـ - ١٠٦٥، من توفي فرناندو الأول وخلفه ابنه (شانجه) في ملك قشتالة وفي حقوق الجزية على مملكة سرقسطة، وحاول الملك الجديد أن يتدخل في شؤون مملكة سرقسطة وبعث إليها قواته في عام ٥٩٤هـ - ١٠٦٧م وحاصر ها للحصول على الجزية المطلوبة،

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن الکر دبوس: مصدر سابق،  $\omega(\gamma\gamma)$ .

<sup>(</sup>۲) حاول المستشرق دوزي أن يقال من أهمية هذا الانتصار الذي حققه المسلمون باسترجاعهم مدينة بربشتر حين وصف الحامية الصليبية التي بقيت في المدينة بعد سيطرتها عليها بالضعف، فكان ذلك سبباً في انتصارهم، بينما ذكر ابن بسام وابن عذاري العدد الكبير لتلك الحامية مما يدل على قوتها. انظر: ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(٥/١٤١)، ابن عذاري: البيان، ص(٣/٦٢٦)، دوزي: ملوك الطوائف ونظرات في تاريخ الإسلام، ترجمة كامل كيلاني، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاءه، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥١هـ-١٩٣٣م، ص(١٧٨).

<sup>(</sup>٣) الحميري: الروض المعطار، ص(٩١)، مؤلف مجهول: الحلل الموشية، ص(٧٦).

<sup>(</sup>٤) ابن بسام: الذخيرة، ق7، ص(٥/٥)، ابن عذاري: البيان، ص(777/7).

وكان يقود الجيش القشتالي (القمبيطور) فاضطر المقتدر أن يبعث إليه مقادير كبيرة من الذهب والفضة والأحجار الكريمة، والأقمشة الفاخرة التي وزعها القائد القشتالي بدوره على أتباعه وبذلك رفع الحصار عن سرقسطة (۱).

لقد كان لخضوع المقتدر لملك قشتالة ودفع الجزية له أثر سيء على شعب مملكته فقد حاول أحد العلماء أن يعظ المقتدر ويذكره بأمور الشرع الإسلامي وأن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين، وعدم دفع الجزية للأسبان، فاستشاط المقتدر غضباً وأمر بقتله (٢).

وكان الفقيه أبو بكر الطرطوشي الذي عاش في ظل مملكة بني هود قد انتقد السياسة المالية لحكام دويلات الطوائف وعدها من أسباب خسارة المسلمين وضياع بلادهم. (٣)

وأبو بكر الطرطوشي هو محمد بن الوليد القرشي الفهري الأندلسي المالكي المعروف بابن أبي رندقه، صحب القاضي أبا الوليد الباجي بسرقسطة وأخذ عنه مسائل الخلاف وتفقه عليه وسمع منه وأجاز له وخرج من الأندلس إلى المشرق سنة ٢٧٦ هـ - ١٠٨٣م، ثم استقر في مصر وقضى فيها بقية حياته وله عدة مؤلفات منها سراج الملوك وهو من أشهر الكتب وبدع الأمور ومحدثاتها، وكتاب بر الوالدين ومختصر تفسير الثعالبي والكتاب الكبير في مسائل الخلاف وغيرها. وكانت ولادته عام ٢٥١هـ - ١١٢٦م، وتوفي بالإسكندرية عام ٥٢٠هـ - ١١٢٦م.

انظر: ابن بشكوال: خلف بن عبدالملك: الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، تصحيح السيد عزت العطار الحسيني، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية ١٤١٤هــ١٩٩٤م، ص(٢/٥٤٥)، ابن فرحون: إبراهيم بن علي: الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق علي عمر، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هــ٣٠٠٠م، ص(٢/٥٥/٦-٢٦٦)، ابن عماد: عبدالحي ابن عماد الحنبلي: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار الآفاق بيروت، ص(٤/٢٠عيروت، ص(٤/٢٠عيروت)

ماجست، الحساين (كاما الرسالة ...البصه

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: المصدر السابق، ص(۲۲۹/۳)، عنان: دول الطوائف، ص(۲۸۰).

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري: البيان، ص(٢٢٩/٣)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧١).

<sup>(</sup>٣) انظر: الطرطوشي: سراج الملوك، تحقيق محمد فتحي أبو بكر، تقديم شوقي ضيف، الدار المصرية اللبنانية، الطبعة الأولى، ١٤١٤هــ١٩٩٤م، ص(٦٨٥)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٣).

وعندما تربع على عرش قشتالة الفونسو السادس بعد مقتل أخيه (شانجه) عاد يطالب مملكة سرقسطة بالجزية التي كانت لأخيه، وفي نفس الوقت كان يطالب بها أيضاً (سانشور اميرث) ملك أرغون وناقار، وكان المقتدر يؤدي الجزية من قبل إلى سانشور اميرث ملك الناقار ويستعين به في محاربة أخيه يوسف المظفر بجنود الناقار والقطلان، واستمرت بينهما المعارك حتى انتهت بهزيمة يوسف وأسره وذلك عام ٤٧٢هـ-٩٧، ام، وسجن المقتدر أخاه يوسف في حصن منتشون (۱).

وعندما عجز المقتدر بن هود عن إرضاء ملوك الأسبان المطالبين بالجزية، استعان بخدمات القمبيطور، وكان آنذاك قد ساءت العلاقة بين الفونسو السادس وقائده فأقصاه عن بلاطة في عام ٤٧٤هـ - ١٠٠١م، والذي عرض خدماته على ملك سرقسطة فرحب به المقتدر، وكان المقتدر أول من أولاه رعايته واستخدمه من الملوك المسلمين (٢).

ومما هو جدير بالذكر أن وقوع مملكة سرقسطة بين الممالك الأسبانية من ناحية وخضوع المقتدر بن هود لملوك الأسبان ودفع الجزية لهم، واستعانته بخدمات القمبيطور من ناحية أخرى جعل ملوك بني هود يتبعون سياسة التسامح الديني مع النصارى في منطقة الثغر الأعلى، وقد شجع هذا التسامح راهبا فرنسيا

<sup>=</sup> ٦٤)، المقري: أزهار الرياض في أخبار عياض، اللجنة المشتركة لنشر التراث الإسلامي بين الحكومة المغربية وحكومة دولة الإمارات العربية المتحدة، ص(١٦٢/٣-١٦٣)، ابن خلكان: شمس الدين أحمد بن محمد: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٤١٤هـ - ١٩٤١م(٢٦٢/٤-٢٦٤)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٥).

<sup>(</sup>۱) عنان: المرجع السابق، ص(۲۸۰-۲۸۱).

<sup>(</sup>٢) عنان: ملوك الطوائف، ص(٢٨١)، ستانلي لين بول: قصة العرب في اسبانيا، ترجمة علي الجارم، دار المعارف، ١٩٥٧م، ص(١٧٧).

أن يكتب رسالة إلى المقتدر بن هود يدعوه إلى اعتناق النصرانية (۱) وبعثها مع راهبين من زملائه ليوضحا للمقتدر تعاليم الدين المسيحي ومزاياه فاستقبل المقتدر الرسولين برفق وكياسة وعهد إلى الفقيه (أبي الوليد الباجي) الرد على الراهب ففند ما جاء في الرسالة من المزاعم والأباطيل وفي مقدمتها مايؤمن به النصارى حول ألوهية المسيح ثم أعقب أبو الوليد ذلك بشرح تعاليم الإسلام، ودعا الراهب إلى اعتناق الإسلام وبين له معجزة القرآن الكريم وروعته ودلل بجدارة على سماحة تعاليم الدين الإسلامي (۱).

وقد غدت مملكة سرقسطة في عهد المقتدر بن هود من أعظم ممالك الطوائف ، ويصفه الطوائف رقعة كما أن المقتدر بن هود من أعظم ملوك الطوائف ، ويصفه الحجاري في المسهب بأنه «عميد بني هود وعظيمهم، ورئيسهم وكريمهم »(") وكان فضلاً عن مقدرته السياسية والعسكرية يتمتع بكثير من الخلال البديعة،وكان بلاطه من أعظم قصور الطوائف وأفخمها، وكان يحيط نفسه بطائفة من أشهر العلماء والكتاب في عصره بل كان المقتدر نفسه من علماء عصره(أ).

وتوفي المقتدر بن هود عام ٤٧٤هـ - ١٠٨١م وقد وقع في نفس الخطأ الذي وقع في في نفس الخطأ الذي وقع فيه والده من قبل ، فقد قسم مملكته بين ولديه فخص ولده الأكبر (يوسف المؤتمن) سرقسطة وأعمالها، وخص ولده الأصغر (المنذر) بشرقي الإمارة

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) وذلك مصداقاً لقوله تعالى: (١) ب ٢٠ پ پ پ پ إ [البقرة: ١٢٠].

<sup>(</sup>٢) ورد نص الرسالة والرد عليها كاملاً عند الشرقاوي، انظر: تحقيق رسالة راهب فرنسا إلى المسلمين وجواب القاضي أبي الوليد الباجي عليها، دراسة وتحقيق محمد عبدالله الشرقاوي، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والإرشاد، الإرادة العامة للطبع والترجمة، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٧هـ.

<sup>(</sup>٣) ابن سعيد: المغرب في حلى المغرب، ص(٢٦/٢٤).

<sup>(</sup>٤) عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٢-٢٨٣).

<sup>(</sup>٥) ابن ا لآبار: الحلة السيراء، ص (٢٤٨/٢).

(لارده وطرطوشة ودانيه) فكان لذلك أكبر الأثر في قيام حرب أهلية بين الأخوين اللذين استعانا في قتالهما بالنصارى، وكان يقاتل في صف المؤتمن الفارس القشتالي القمبيطور في حين استعان المنذر بملكي أرغون وبرشلونة (١).

ووقعت أول معركة بين الأخوين عند قلعة المنار قرب لاردة، وكان المؤتمن قد حصن هذه القلعة وشحنها بالرجال، فلما شعر أخوه المنذر بخطر هذه القلعة على أملاكه سار بقوات مشتركة من حلفائه ملك برشلونة وبعض صغار الأمراء الإفرنج في شمالي قطلونية، وحاصروا القلعة فتصدى المؤتمن بمعاونة قوات القمبيطور لقوات أخيه وحلفائه، ووقعت بين الطرفين معركة انهزم فيها المنذر وأسر ملك برشلونة وذلك عام ٤٧٥هـ-١٠٨٢م(٢).

ومن آثار هذه الموقعة علو مكانة القمبيطور في بلاط سرقسطة، كما أطلق عليه المسلمون لقب (السيِّد) لأنه كان يقود جندا من المسلمين<sup>(۱)</sup>.

وفي نفس الوقت حاول يوسف المظفر سجين منتشون التحرر من سجنه والعودة إلى الحكم بالتعاون مع حاكم قلعة روطة فأرسل حاكم قلعة روطة إلى الفونسو يطلب عونه ويعده بتسليم القلعة، فسار الفونسو إلى روطة في بعض قواته، وصادف أن توفي المظفر فجأة، فعدل حاكم القلعة عن مشروعه، فما كان من الفونسو إلا أن بعث بعض قواته برئاسة (الإنفانت راميرو- أمير الناقار) لتسليم القلعة، وما كادوا يدخلون القلعة حتى انهال عليهم وابل من الصخور فقتلوا

ماجستم الحساين (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) الحجي: تاريخ الأندلس، ص(٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) أرسلان: الحلل السندسية، ص(٥٣/٣)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) (السيد) وقد عرفها الأسبان بجملة (Mio Cid) ثم استغنوا عن لفظه (Mio) فبقيت سيد وحدها، فصار هذا لقبه، انظر: أرسلان الحلل السندسية، ص(٥/٣)، حسين مؤنس: الثغر الأعلى الأندلسي في عصر المرابطين، مجلة كلية الأداب، مطبعة فؤاد الأول، المجلد الحادي عشر، الجزء الثاني، ديسمبر ١٩٤٩، ص(١٠٢).

جميعاً فاستشاط الفونسو غضباً وعاد مخذولاً وهو مصمم على الانتقام (١).

وكان القمبيطور وقتذاك في منطقة تطيله غربي سرقسطة، فلما علم بهذا الحادث هرع بقواته إلى الفونسو يقدم عزاءه ويلتمس العفو والسماح بالعودة إلى خدمته، فعفا عنه وسار معه إلى قشتالة،ولكن لم يطل به المقام، حيث رجعت الهواجس القديمة للفونسو تجاه قائده فغادر القمبيطور قشتالة وعاد إلى سرقسطة مستشاراً في بلاط المؤتمن الذي أحسن استقباله(٢).

تعاون القمبيطور والمؤتمن معاً في محاربة مملكة أرغون، فخرجا بقواتها وعاثا في أراضيها، ثم رجعا إلى حصن منتشون، فما كان من ملك أرغون (سانشور اميرث) إلا ان رد على هذه الغارة باستيلائه على (حصن جرادوس) وغيره من حصون الحدود وذلك في عام ٢٧٦هـ-٢٠٨م، ومن الجانب الآخر تحالف المنذر أخو المؤتمن مع ملك أرغون وسارت قواتهما لمحاربة القمبيطور، والتقى الطرفان في أحواز (موريلا على مقربة من طرطوشة) فهزم المنذر وحليفه ملك أرغون، واستولى القمبيطور على ما في معسكر هما من متاع وعلى كثير من الأسرى ٣٠٠.

وبذلك علا شأن القمبيطور في بلاط سرقسطة، وغدا جيشه الصغير قوة يحسب حسابها، بل غدا كأنه يفرض بمساعداته هذه على سرقسطة نوعا من الحماية، وكان ملك سرقسطة المؤتمن لا يبرم أمراً من أعمال الحرب والسياسة دون مشورته، فكان العقل المدبر واليد الفعالة لديه(٤).

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) عنان: المرجع نفسه، ص(٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) عنان: مرجع سابق، ص(٢٨٥-٢٨٦)، لين بول: قصة العرب في اسبانيا، ص(١٨١-١٨٢).

<sup>(</sup>٤) عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٦)، إحسان عباس: تاريخ الأدب الأندلسي في عصر المرابطين والموحدين، دار الشروق، عمان، الطبعة الأولى ٢٠٠١م، ص(١٤).

ونظراً لهذه المكانة التي وصل إليها القمبيطور في بلاط سرقسطة ، فقد هاجم ابن بسام بنى هود وحملهم مسؤولية بغيه وبطشه في بلاد الأندلس(۱).

كما كان المؤتمن يتطلع إلى امتلاك بلنسية لأهمية موقعها ووفرة خيراتها، فخاطب بدوره الفونسو السادس، ودفع إليه مائة ألف دينار ليعاونه في السيطرة على بلنسية، وبالفعل زحف ملك قشتالة إلى بلنسية، فخرج إليه ملكها أبو بكر وخاطبه برقة ولباقة وأقنعه بالرجوع فانصرف الفونسو ووعده بحمايته، وبذلك فشلت محاولة المؤتمن "لا أن أبا بكر التمس حماية المؤتمن، وقدم ابنته عروساً لابنه أحمد المستعين واحتفل بعقد هذا الزواج بسرقسطة في حفل كبير كان مضرب الأمثال في البذخ والبهاء في رمضان ٤٧٧هت-١٠٨٥م منس.

وفي العام التالي ٤٧٨ هـ-١٠٨٥م، توفي المؤتمن فخلفه في حكم سرقسطة ولده أحمد وتلقب بالمستعين (٤) بينما بقي الشق الآخر من المملكة بيد عمه المنذر.

وتزامن حكم المستعين مع حادث خطير في مملكة طليطلة كان نذيراً لما أصاب الأندلس بعد ذلك من محن وخطوب، وهو استيلاء الفونسو السادس على طليطلة عام ٤٧٨هـ - ١٠٨٥م(٥)، فكانت أول قاعدة أندلسية انهارت من صرح

=

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: الذخيرة، ق $^{8}$ ،  $^{0}$ ( $^{7}$ )، أسلان: الحلل،  $^{0}$ ( $^{7}$ ).

<sup>(</sup>۲) عنان: دول الطوائف، ص(۲۲٦)، كان لفونسو ملك قشتالة معجباً بخلال أبي بكر بن عبدالعزيز ملك بلنسية فكان يقول في مختلف المناسبات رجال الأندلس ثلاثة: أبو بكر بن عبدالعزيز، وأبو بكر بن عمار وششانده) انظر: ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(٣٦/٥).

<sup>(</sup>٣) عنان: دول الطوائف، ص(٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢/٧٤) الهامش.

<sup>(°)</sup> إن احتلال الأسبان لمملكة طليطلة قلب الأندلس كان معناه شطر بلاد المسلمين إلى شطرين وتمزيق شملهم وقد عبر عن ذلك أصدق تعبير الشاعر الطليطلي أبو محمد عبدالله بن فرج ابن عزنون اليحصبي المعروف بابن العسال بقوله:

الإسلام بالأندلس وبعد سقوط طليطلة في أيدي النصارى (۱) أخذ الفونسو يتطلع إلى الاستيلاء على سرقسطة حيث حاصرها وأقسم أن لن يبرحها حتى تؤول إليه أويموت، فحاول المستعين أن يرده عن عزمه، وعرض عليه أموالاً جليلة فرفض الفونسو ذلك وأصر على أخذ المدينة، ولم ينقذها منه إلا أن شاعت الأنباء بنزول المرابطين أرض الأندلس فاضطر الفونسو إلى رفع الحصار عن سرقسطة (۱).

ثم كانت وقعة الزلاقة المشهورة ١٢ رجب سنة ٤٧٩هـ- ٢٣ أكتوبر ١٨ محيث نجح المرابطون بقيادة يوسف بن تاشفين من الإيقاع بقوات القشتاليين وحلفائهم من دول أسبانيا المسيحية (٣).

وأخذ المستعين بعد ذلك يتطلع إلى الاستيلاء على بلنسية منافساً في ذلك عمه المنذر، صاحب لا رده وطرطوشة الذي كان يتحين الفرصة للاستيلاء على بلنسية حيث أحكم الحصار حول بلنسية سنة ٤٨١هـ-١٠٨٧م(٤).

- = شدوا رواحلكم يا أهل أندلس فما المقام بها إلا من الغلط الثوب ينسل من أطرافه وأرى ثوب الجزيرة منسولاً من الوسط انظر: ابن خلكان: وفيات الأعيان، ص(٥/٧٠).
- (۱) ابن أبي زرع: علي بن عبدالله: الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة، الرباط، ۱۹۷۲م، ص(۱۹۷۲ع)، ولتفاصيل أكثر عن سقوط طليطلة انظر: ابن بسام: الذخيرة، ق٤، ص(۱۱٦/۷)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(۱۸۱)، ابن خلدون: العبر، ص(۱۱/۶)، المقرى: نفح الطيب، ص(۱۸۱).
  - (٢) عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٧).
- (٣) لمزيد من التفاصيل عن معركة الزلاقة. انظر: عبدالله بن بلقين: التبيان، ص(١٠٤-١٠٥)، ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٩٣-٩٥)، ابن خلكان: وفيات الأعيان، ص(١١٧/١)، الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٢٨٠-٢٩٢)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المغرب في العصر المعطار، ص(٢٨٧-٢٩٢)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المغرب مؤسسة شباب الجامعة، الاسكندرية، ١٩٨٢م، ص(٢٦٠-٢٤٢)، العبادي: تاريخ المغرب والأندلس، ص(٩٠٩-٢١٠)، عنان: دول الطوائف، ص(٣٢-٣٤٤).
  - (٤) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٩٨)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٢٩).

وكان للمنذر داخل المدينة أنصار يؤيدونه ويرجون أن يوفق في اقتحامها طمعاً في تغير الأوضاع السيئة بداخلها ولما عجز يحي القادر صاحب بلنسية على الصمود أوشك على التسليم لولا أن نصحه ابن طاهر (صاحب مرسيه السابق) بمواصلة الصمود فتشجع بعض الشيء، فأرسل إلى الفونسو السادس ملك قشتالة يستحثه على إنجاده كما أرسل إلى المستعين يستنهضه لانقاذه(١) وكان المستعين نفسه يطمع في ضم بلنسية إلى مملكته لاسيما أنه كان يسانده فيها حزب موال له من بين أهدافه الانضواء تحت لواء مملكة سرقسطة استناداً إلى المصاهرة القائمة بينه وبين أبي بكر بن عبدالعزيز (صاحب بلنسية السابق) وعلى هذا النحو لم يتردد لحظة واحدة في تلبية نداء القادر وبادر بالسير بقواته نحو بلنسية وبصحبته حليفة السيد القمبيطور وجنده المرتزقة عام ٤٨١هــ ١٠٨٧م، ويشير ابن الكر دبوس إلى هذا الحدث بقوله: « وخرج الحاجب منذر بن أحمد بن هود من لا رده ونزل على بلنسية وحصر ها طامعاً في أخذها من يد القادر فلما سمع به ابن أخيه استنصر بالقمبيطور وخرج معه في أربعمائة فارس والقمبيطور في ثلاثة آلاف فارس، وغزا معه بنفسه حرصاً منه على تملك بلنسية على أن للقمبيطور أموالها وللمستعين جفنها » (٢) وعندما علم المنذر بإقبال ابن أخيه المستعين وحليفة القمبيطور في قواتهما لاستنقاذ بلنسية أيقن فشل محاولته وقرر الانسحاب، وقبل أن ينسحب بعث إلى القادر يعتذر لما بدر منه نحو بلده وعرض عليه استعداده للتحالف معه ومعاونته ضد المستعين فقبل القادر ما عرضه عليه، وفي نفس الوقت أرسل القادر إلى السيد القمبيطور مبعوثاً سرياً يستميله إليه وذلك عندما اقترب السيد من بلنسية وبعث إليه الهدايا والتحف بهدف محالفته $^{(7)}$ .

ولم يلبث المستعين أن وصل بقواته إلى بلنسية وبصحبته السيد القمبيطور

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) عنان: مرجع سابق، ص(۲۲۹-۲۳۰).

<sup>(</sup>٢) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(٩٨)، (جفن المدينة أي ذاتها).

<sup>(</sup>٣) عنان: دول الطوائف، ص(٢٣٥-٢٣٦).

وقواته المرتزقة، فبادر القادر إلى الترحيب بهما وشكر هما على مسار عتهما لنجدته وإغاثته، ثم دعاهما للنزول في قصره الواقع في ربض بلنسية، ونكث السيد الاتفاق القائم بينه وبين المستعين، بحجة أن القادر صاحب بلنسية يتمتع بحماية الفونسو السادس ملك قشتالة ويؤدي له الجزية، وأن الهجوم على بلنسية لذلك السبب يعتبر عملا عدائياً ضد سيده ملك قشتالة ().

وبذلك أدرك المستعين غدر السيد ونفاقه، وانصرف إلى مصدر آخر للعون والتأييد فاتجه إلى محالفة رامون برنجير كونت برشلونة - Ramon Beren والتأييد فاتجه إلى محالفة رامون برنجير كونت برشلونة - queril وكان من ألد أعداء السيد، وقدم المستعين إلى الكونت أموالاً جزيلة وبعثه إلى محاصرة بلنسية ولكن فشلت هذه المحاولة أيضاً (٢).

وهكذا تخلصت بلنسية من خطر المنذر بن هود صاحب لا رده وطرطوشة، ثم من خطر ابن أخيه المستعين صاحب سرقسطة، لتقع أخيراً تحت سيطرة السيد القمبيطور وجنده المرتزقة عام ٤٨٧هـ - ١٠٩٤م.

وبعد أن فشلت محاولات المستعين في الاستيلاء على بلنسية، واجه المستعين خطراً لا يقل عن خطر نصارى قشتالة، فقد بدأ شانجه راميرز ملك أرغون بالاستيلاء على منتشون في سنة ١٨١ههـ-١٨٩ م، واضطر المستعين عندئذ أن ينضوي تحت حماية الفونسو السادس ملك قشتالة وأن يدفع له الجزية التي كان قد أباها من قبل (٣) ثم زحف شانجه ملك أرغون إلى مدينة وشقة وهي ثاني مدينة في مملكة سرقسطة، وجناح سرقسطة الدفاعي ودرعها من الشمال (٤)، فضرب حولها الحصار لكنه مات وهو محاصر "لها عام ٤٨٧هـ- ٤٩٠ م،

<sup>(</sup>۱) عنان: مرجع سابق، ص(۲۳۷).

<sup>(</sup>۲) عنان: مرجع سابق، ص(۲۸۸).

<sup>(</sup>۳) عنان: مرجع سابق، ص(۲۸۸).

<sup>(</sup>٤) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧٢).

واستمر في متابعة الحصار ابنه (بدرو الأول) قد دافع المستعين عن وشقة دفاعاً مجيداً دون جدوى حيث طلب المستعين معاونة المرابطين على دفع النصارى، ومن ثم فقد أرسل المستعين ابنه عبدالملك إلى أمير المسلمين يوسف بن تاشفين بالمغرب ومعه هدية جليلة، فاستجابوا له وبعثوا إليه بقوة تتألف من ألف فارس وستة آلاف راجل من المرابطين(۱)، ولم ير المستعين في نفس الوقت بأساً من الاستعانة بملك قشتالة، فأمده بفرقة من الجند النصارى، وقد صمدت وشقة مدة طويلة حتى دارت معركة عنيفة بين المستعين وملك أرغون وهي معركة (الكراز) AL coras الواقعة على مقربة من وشقة، وانتهت بهزيمة المستعين وحلفائه القشتالين(۱).

ويصف لنا ابن الخطيب معركة الكراز وسقوط مدينة وشقة حيث يقول: « وفي سنة ٤٨٩هـ - ١٩٥ م، نازل العدو مدينة وشقة من عمالة المستعين، وضيقوا بها وحشد المستعين جيوشاً من المسلمين، وحمل إليها الميرة، والتقى الفريقان، ووقعت الحروب من لدن طلوع الشمس إلى غروبها، حتى كادت تأتي على الفريقين وترك ابن هود المصاف على حاله، وقصد مضربة لما ساء ظنه بيوم الكريهة، فرفع ما كان به من المال، ثم كر إلى مقامة، وأبلى إلى أن كانت الهزيمة على المسلمين في أخريات ذي القعدة من العام فَدُقد من الناس ما يناهز اثني عشر ألفاً، والتمس أهل وشقة الأمان لثلاثة أيام من يوم الهزيمة» (٣).

وعندما تم للمرابطين إسقاط عروش ملوك الطوائف(٤)، شعر المستعين

<sup>(</sup>۱) كما أرسل يوسف بن تاشقين إلى المستعين بن هود كتاباً مع ابنه عبدالملك بن المستعين وسنورد نصه كاملاً في الملاحق.

<sup>(</sup>٢) عنان: دول الطوائف، ص(٢٨٨-٢٨٩)، مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١٠٥).

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧٢).

<sup>(</sup>٤) عندما عبر يوسف بن تاشفين إلى الأندلس للمرة الثالثة في سنة ٤٨٣هـ ١٠٩٠م، استولى على ممالك الطوائف الجنوبية والغربية، غرناطة -إشبيلية- المرية- بطليوس واستولت الجنود

بخطرهم فاستنجد بالسيد القمبيطور، وكان السيد يومئذ قوة يحسب حسابها في شرقي الأندلس فاستجاب إلى دعوة المستعين وسار بقواته إلى سرقسطة (۱۱۰۱م، حيث المستعين ما لبث أن عاد فطلب عون المرابطين سنة ٩٦هـ ١١٠١م، حيث بعث ابنه عبدالملك إلى أمير المسلمين مرة أخرى ومعه هدية جليلة من جملتها أربعة عشر ربعاً من آنية الفضة، وكان أمير المسلمين يومئذ بقرطبة، يعد العدة لإعلان البيعة لولده علي بولاية عهده، فقبل الهدية وأمر أن تضرب هذه الآنية الفضية قراريط مرابطية، فرقت في أطباق على رؤساء قومه ليلة عيد الأضحى، وحضر عبدالملك حفل البيعة ثم عاد إلى سرقسطة (۱۱۰ لذلك شعر المستعين بشيء من الطمأنينة وتصدى لجيوش ملك أرغون الفونسو المحارب الذي خلف أخاه بدرو في الملك وكان الفونسو المحارب الذي تسميه الرواية الإسلامية (بابن رذمير)ميراً مقداماً شديد البأس ولم يكن قد بقي من قواعد مملكة سرقسطة الهامة بعد وشقة سوى مدينة تطيلة، فسار إليها الفونسو في قواته، وخف المستعين لإنجادها ووقعت بين الطرفين معركة شديدة عند بلد تدعى فالتيرا (Valtierra)

وبوفاته فقدت سرقسطة آخر أمرائها الكبار الذين استطاعوا النجاة بها من

<sup>=</sup> المرابطية على مرسية وأوريوله، كل ذلك فيما بين سنتي ٤٨٤ ـ ٤٨٨هـ، عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٨ ـ ٢٩٠).

<sup>(</sup>۱) عنان: مرجع سابق، ص(۲۹۰).

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(٢/٩٤٢)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧٤).

<sup>(</sup>٣) ابن الآبار: المصدر نفسه، ص(٢/٨٤٢) الهامش (٢)، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧٤)، ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(١١٧) الهامش (٤)، يوسف أشباخ: تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة محمد عنان، مؤسسة الخانجي، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، الطبعة الثانية ١٣٥٩هــ-١٩٤٠م، ص(١٤٠)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٩١).

الأخطار التي أحدقت بالأندلس في ذلك الحين(١).

فخلفه ابنه أبو مروان عبدالملك وتلقب بعماد الدولة وبايعه أهل سرقسطة على شرط أن يترك محالفة النصارى وأن يخرجهم من جيشه (٢) وتعهد لهم عبدالملك بتحقيق ذلك لكنه لم ينفذ وعده، ولما رأى أهل سرقسطة أن أمير هم عماد الدولة لا يستجيب إلى شروطهم كتبوا إلى أمير المسلمين على بن تاشفين وهو في مراكش يناشدونه خلع بن هود وتسلم سرقسطة، فاستفتى على فقهاءه، فأفتوه بوجوب تحقيق هذه الرغبة (٣).

وكانت الجبهة النصرانية قد جد عليها عامل جديد سيكون بعيد الأثر في مصير الأندلس الإسلامي ذلك هو صعود الفونسو الأول الملقب بالمحارب AL مصير الأندلس الإسلامي ذلك هو صعود الفونسو الأول الملقب بالمحارب Fonsoel Batallador عرش أرغون سنة ٤٩٨ هـ ١٠٥ لم، فقد كان فارساً جلداً متجدد الهمة شديد الطمع فيما جاوره من بلاد المسلمين وكان إلى جانب نشاطه وذكائه سعيد الحظ إذ تزوج بابنة الفونسو السادس الوحيدة ووارثة ملكه (أوركا-كنائه سعيد الحظ إذ تزوج بابنة الفونسو السادس الوحيدة وارثة ملكه (أوركا-كذلك إمارتا (جليقة) و(البرتغال) كانتا تؤديان إليه الجزية، فأصبح (الفونسو المحسارب) به ذا يملك عن معظ مسبه الجزيسة ولا يخرج عن سلطانه إلا قطلونية في الشرق وبلاد المسلمين، وقد ورث الفونسو عن أخيه بدر و الحماس المسيحي والرغبة في الاستيلاء على ما بيد المسلمين من بلاد، وكان بدر و قد حوً ل الكفاح بين الإسلام والنصرانية في شبه الجزيرة إلى حرب صليبية لأنه «لماأسفرت الحرب الصليبية عن النجاح، وفاز الصليبيون بافتتاح بيت المقدس، أعلن البابا بسكال الثاني الحرب الصليبية في أسبانيا ضد

<sup>(</sup>١) مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١٠٦).

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(٢٤٨/٢).

<sup>(</sup>٣) عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٢).

المسلمين، وإذ كان النصارى الأسبان قد منعوا من مرافقة الصليبين إلى بيت المقدس، فقد رأى بدرو ورعاياه أن يشهروا الحرب الصليبية في أسبانيا ذاتها ضد (أعداء الدين) (۱) بهذه الروح الجديدة سار الفونسو المحارب في حربه مع المسلمين، وكانت وجهته في أول الأمر سرقسطة إذ كانت أعظم مدائن الشمال الشرقي وزاد طمعه فيها بعد وفاة المستعين وقيام ابنه عبدالملك عماد الدولة بالأمر من بعده، ولو لم يُشغل الفونسو عن سرقسطة بما نشب من الحروب بينه وبين زوجته وأنصارها، لتقدم سقوط سرقسطة في يده بضع سنوات (۱).

خشى المرابطون أن ينتهي الأمر بضياع سرقسطة وذلك لأن أميرها عبدالملك أسرف في المداراة والانكماش أمام الفونسو المحارب، فما كان من علي بن يوسف إلا أن بعث إلى قائده محمد بن الحاج والي بلنسية أن يسير إلى سرقسطة، فأرسل محمد بن الحاج قائده محد د بن فاطمة في جيش صغير نحوها، فلما اقترب منها خشي أهلها أن يسرع أميرهم بالاستنجاد بالنصارى، فأشاروا عليه «بأن ينصرف عنهم، ولا يبدأ بالفتنة ويجني عليهم استغاثة أميرهم بالروم، فانصرف عنهم »(٦) وزادت مخاوف عبدالملك ناحية المرابطين، وعاد واستعان بالروم على الرغم من أن أهل البلد قد شرطوا عليه عدم الاستعانة بهم أو محالفتهم، وبلغ الخبر محمد بن الحاج فأسرع بالسير نحو سرقسطة سنة ٥٠هـ من أدام، وعجل عبدالملك بالاستعانة بالفونسو، وأخيراً تمكن محمد بن الحاج من دخول البلد واحتلاله، فغادر عبدالملك بن هود ومعه أهله وأمواله إلى حصن روطة (Rueda) تحت حماية الفونسو المحارب.

<sup>(</sup>۱) أشباخ: تاريخ الأندلس، ص(۱۳۹)، مؤنس: الثغر الأعلى، ص(۱۱۰-۱۱۱).

<sup>(</sup>۲) مؤنس: مرجع سابق، ص(۱۱۱).

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص(١٧٥)، مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١١١).

<sup>(</sup>٤) حصن روطة: أي روطة الواقعة على نهر خالون، أحد أفرع نهر إبرة الجنوبية، وهي إحدى معاقل سرقسطة المنيعة التي أعدها بنو هود وحصنوها وزودوها بالأبنية الفخمة، لتكون ملجأ لهم

وبذلك انتهى حكم بني هود في سرقسطة بعد أن دانت لحكمهم أكثر من سبعين عاماً، فكانت سرقسطة آخر دولة من دول الطوائف يستولى عليها المر ابطين.



= عند الضرورة ومما هوجدير بالذكر أن سقوط سرقسطة في أيدي المرابطين لم يكن آخر العهد بني هود، ذلك أن عماد الدولة عبدالملك بن المستعين استقر بقاعدة روطة الحصينة يشهد الصراع المضطرم بين المرابطين والنصارى حول امتلاك سرقسطة، فلما سقطت في يد النصارى وضع نفسه تحت حماية الفونسو ملك أرغون (ابن رذمير) واستمر على حاله حتى توفي في روطة سنة ٢٥هـ ١١٣٠م، فخلفه في الإمارة ابنه أبوجعفر أحمد بن عبدالملك، واستمر في حكم روطة حتى حمله الفونسو ملك قشتالة على التنازل عنها وعوضه عنها بقسم من مدينة تطيلة في سنة ٢٥٢هـ ١٢٩٩م. انظر: ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٤٦/٢ ٢٤٩ - ٢٤٩مـ من الخطيب: أعمال الأعلم، ص(١٧٥)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٣).

## المبحث الثالث: دخول سرقسطة تحت نفوذ المرابطين (٥٠٣هـ)

ذكرنا سابقاً كيف استطاع المرابطون أن يدخلوا سرقسطة وذلك في عام ٥٠٥هـ-٥٩ ١١٥م، ولما استقر المرابطون في سرقسطة تحت إمرة قائدهم محمد بن الحاج الذي كان يحوطها بحمايته ويرد عنها أطماع النصارى المحيطين بها من الشرق والغرب والشمال وعلى الرغم من ذلك، كان الفونسو المحارب يترقب الفرص لمهاجمة سرقسطة، ففي عام ٤٠٥هـ-١١١١م، زحف الفونسو نحو سرقسطة ومعه عماد الدولة عبدالملك بن المستعين حتى أصبح قريباً منها محاولاً مهاجمتها لكن القوات المرابطة استطاعت الدفاع عنها والتي كانت بقيادة محمد بن الحاج ومحمد بن عائشة، فلما رأى الفونسو تفوق قوات المرابطين رجع إلى بلاده وكانت عساكر المرابطين تطارده حيناً واستمر المرابطون على غزواتهم في أراضيه المرابطين المرابطين ما أراضيه المرابطين المرابطين المرابطين المرابطين المرابطين المرابطين على غزواتهم في أراضيه المرابطين المرابطين

وفي عام ٥٠٨هــ١١١م، خرج محمد بن الحاج في قواته من سرقسطة وانضم إليه في لا ردة محمد بن عائشة (٢) وقواته، فسارت القوات المرابطية شرقاً،

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، تحقيق: إحسان عباس، ص(٤/٥٥)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٤٧)، ويؤيد ذلك ابن الآبار حيث يشير أن أهل سرقسطة استدعوا محمد بن الحاج وكان واليا على بلنسية فدخلها في ذي القعدة سنة ٥٠٣هـ، وهناك رأي آخر وهو أن المرابطين دخلوا سرقسطة لأول مرة بقيادة أميرهم عبدالله بن الحاج سنة ٢٠٥هـ، ثم دخلوها للمرة الثانية بعد أشهر قلائل بقيادة محمد بن الحاج سنة ٢٠٥هـ، واستولوا عليها وأخرجوا منها بني هود. انظر: ابن الآبار، الحلة السيراء ج(٢٠٦٤)، ابن أبي زرع: الأنيس المطرب، ص(١٦٠-١٦١)، أشباخ: تاريخ الأندلس (١٣٩) الهامش (١).

<sup>(</sup>۲) كان صاحب أعمال بلنسية في أيام علي بن يوسف بن تاشفين ثم استدعى إلى المغرب فوكل أمر الحسابات إليه، وله من الأدب حظوافر. انظر: ابن بسام: الذخيرة ق٣، ص(٦٧٠/٦)

واخترقت أراضي إمارة برشلونة وعاثت في أراضيها واستولت على الغنائم الكثيرة، وأعداد سبي هائلة، وكذلك بعث ابن الحاج الغنائم والسبي مع بعض قواته لتعود من الطريق الكبير أما هو ففضل السير من طريق البرية، فهو أقرب إلى سرقسطة، وكان معه نفر من جنده فيهم محمد بن عائشة، فلما توسط ابن الحاج الطريق فوجئ بقوات كثيفة من النصارى قد كمنوا له في جهة من تلك الجهات الوعرة، فنشيبالقتال بين الفريقين، فقاتل المرابطون قتالاً عنيفاً حتى سقط معظمهم، وفي مقدمتهم قائدهم الباسل ابن الحاج، ونجا محمد بن عائشة ونفر من صحبه (۱) فلما علم أمير المسلمين (علي بن يوسف) بذلك عين أبا بكر بن إبراهيم بن تافلوت (۱) والي مرسية والياً على بلنسية وطرطوشة وسرقسطة وتجرد أبو بكر بر سلونة وضيق عليهم وأنزل بمزار عها خراباً شاملاً ثم حاصرها وأقام على برشلونة وضيق عليهم وأنزل بمزار عها خراباً شاملاً ثم حاصرها وأقام على حصارها عشرين يوماً فخرج للقائه أمير برشلونة رامون في قوات برشلونة وأربونه ونشبت بين الفريقين معارك عنيفة قتل فيها كثير من النصارى، وخسر فيها المسلمون نحو سبعمائة قتيل وارتد المرابطون بعد ذلك صوب أراضيهم (۱)

<sup>=</sup>  $(7/3 \times 17^{-0})^{-1}$  =  $(7/3 \times 17^{-0})^{-1}$ 

<sup>(</sup>۱) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٠-١٦١)، وقد أصيب محمد بن عائشة في هذه المعركة اصابة لم يلبث أن فقد بصره بسببها فيما بعد، ويسمى ابن الآبار هذه الوقيعة بوقيعة البورت. انظر: ابن الآبار: المعجم في أصحاب القاضي الإمام أبي علي الصدفي، دار الكتاب العربي، القاهرة، ١٣٨٧هـ ١٣٨٧م، ص(٤٥).

<sup>(</sup>۲) هو الأمير أبو بكر بن إبراهيم المسوفي المعروف بابن تافلويت وبالصحراوي وابن أخي أمير المسلمين يوسف وزوج ابنته، وأحد كبار قواد المرابطين، تولى غرناطة سنة ٥٠٠هـ، ثم سرقسطة بعد ذلك. انظر: ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٧٦/٢-٢٧٧) الهامش (٣)، ابن الخطيب: الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق: محمد عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ-١٩٧٣م، ص(٤/١).

<sup>(</sup>٣) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦١)، عنان: عصر المرابطين، ص(٧٥)، مؤنس: الثغر

كما خاض أبو بكر مع النصاري بعض المعارك الدفاعية كان التفوق فيها للنصباري على القوات المر ابطية(١) ويشير لنا ابن عذاري أن أبابكر سار في سنة ٠١٠هـ إلى الغزو فقصد حصن روطة فأحرق وبالغ في النكاية ثم تحرك إلى برجة وبها عماد الدولة بن المستعين بن هود، فضيق عليها وبالغ في نكايتها حتى صالحه أهلها ورجع عنها إلى مدينة سرقسطة(١) ولبث أبوبكر واليا على سرقسطة زهاء عامين، وكان من خيرة أمراء الدولة المرابطية كرماً وجوداً وشجاعة وقد أقام خلال عهده القصير بسرقسطة بلاطأ فخمأ واستوزر الفيلسوف الشهير أبا بكر بن الصائغ المعروف بابن باجه، وعاش حياة باذخة فخمة ومن حوله الأدباء والندماء (٣) وفي عام ١٠٥هـ-١١١٧م، توفي أبو بكر آخر حماة شرق الأندلس من المرابطين ولما اتصل نبأ وفاة أبى بكر بن إبراهيم إلى الأمير أبى إسحاق إبراهيم بن يوسف أخى أمير المسلمين على بن يوسف، وهو يومئذ والى مرسية بادر إلى سرقسطة ونظر في شؤونها وضبط أحوالها، ولما اطمأن إلى توطيد أمور ها عاد إلى مرسية مقر و لايته(٤) وبعد وفاة أبي بكر تركت سر قسطة حيناً دون والٍ ، ثم ندب إليها والى غرناطة عبداللهبن مزدلي ليكون والياً لبلنسية وسرقسطة وذلك في أواخر عام ١١٥هـ- ١١١١م(٥) وعندما سار عبدالله بن مزدلي إلى سرقسطة وجد الفونسو المحارب محاصراً سرقسطة وأذاق أهلها شراً، فلم يزل عبدالله بن مزدلي يدافع عنها حتى ألجأه إلى رفع الحصار ولبث عبدالله

<sup>=</sup> الأعلى، ص(١١٢-١١٣).

<sup>(</sup>۱) حيث يقول ابن الخطيب في ترجمة الأمير أبي بكر «توفي بسرقسطة في سنة ١٠هـ بعد أن ضاق ذرعاً بطاغية الروم» انظر: ابن الخطيب: الإحاطة، ص(١/٥٠١).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن عذاري: البیان،  $(\Upsilon)^{\xi}$ ).

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب: الإحاطة، ص(١/٥٠٥).

<sup>(</sup>٤) ابن الخطيب: المصدر السابق، ص(1/4.8).

<sup>(</sup>٥) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٢).

على سرقسطة عاماً كاملاً ثم توفي، وبقيت سرقسطة دون أمير يحميها فلما رأى الفونسو سرقسطة خالية من جند المرابطين زاد طمعه فيها فانتهز الفرصة، وأقبل يحاصر سرقسطة من جديد عام ١١٥هــ١١١م. حيث بدأ بمحاصرة لاردة وكاد يستولي عليها، فأرسل أهلها يستنجدون بعلي بن يوسف فبعث أخاه تميماً وكان والياً على شرق الأندلس، فسار تميم في جيش كبير وسار معه أبو يحي بن تاشفين صاحب قرطبة، وثبتوا للفونسو حتى أجبروه على رفع الحصار عن لا رده بعد أن فقد نحو عشرة آلاف من جنده، ومضوا يتبعونه في بلاده، ولم يستطع تميم الاستمرار في القتال، لأن أمور المرابطين اضطربت في مراكش، فاضطر إلى العودة إلى بلنسية ومنها رجع إلى مراكش وكان يقوم بأمر مرسية لعلي بن يوسف أخوه أبو إسحاق إبراهيم، فأسرع إلى سرقسطة ليرقب أمورها بعد انصراف تميم، وعاد إلى مرسية (١٠). ولم يطل مقامه فيها و عاد إلى مرسية (١٠).



<sup>(</sup>١) ابن أبي زرع: المصدر السابق، ص(١٦٢)، مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١١٤).

<sup>(</sup>٢) ابن أبي زرع: نفس المصدر والصفحة، مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١١٤- ١١٥).

## المبحث الرابع: سقوط سرقسطة (١٢٥هـ - ١١١٨م)

لما رأى الفونسو السادس سرقسطة خالية من جند المرابطين عاد محاصراً لها، حيث بدأ الحصار في مستهل شهر صفر من سنة ١٥هـ (٢٢ مايو ١١١٨م) وطوقتها قوات كثيفة من مختلف أسبانيا النصرانية ومن فرنسا وساروا في حملة تتسم بالطابع الصليبي. () ويصف أحد المؤرخين هذه الحملة «بأنها كانت أمم كالنمل والجراد، فنزلوا معه بها وشرعوا في قتالها » () سارت الحملة الصليبية وقوامها جيوش بلغت أعدادها خمسين ألف راكب من أسبانيا الشمالية وفرنسا بقيادة ابن رذمير ملك أرغون، متوجهة إلى شمالي الأندلس () وكان معهم أبراج خشبية عالية تجري على بكرات لكي يستطيع المهاجمون بها محاذاة الأسوار العالية لينصبوا فوقها الرعادات، وكان معهم أيضاً عشرون منجنيقاً ضخمة لدك الأسوار () ونستنتج من ذلك ما كانت تتمتع به أسوار سرقسطة من الارتفاع والحصانة والمنعة.

واستمر حصار المدينة زهاء سبعة أشهر (°) وكان حصار الأسبان لسرقسطة اقتصادياً حيث أخذت الأقوات تنقص يوماً بعد يوم، كما أنه كان من الصعب على أهل المدينة أن يتلقوا أي مؤن من الخارج وذلك لإحكام الحصار حول المدينة من ناحية البر والنهر، واستمر الحال على ذلك حتى « فنيت الأقوات وفنى أكثر الناس جوعاً » (۱°).

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...البصه

<sup>(</sup>١) الحجي: التاريخ الأندلسي، ص(٤٢٨)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٩٠).

<sup>(</sup>٢) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٣).

<sup>(</sup>٣) الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٤) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٣).

<sup>(</sup>٥) ويجعل الحميري مدة الحصار تسعة أشهر انظر: الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٦) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٣)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٩٥).

وفي أواخر أيام الحصار وصل جيش مرابطي بقيادة الأمير أبي الطاهر تميم الى مقربة من سرقسطة محاولاً إنقاذها فخرج إليه زعيمان من زعماء المدينة، هما الفقيه علي بن مسعود الخولاني، وهو من أكابر زعماء سرقسطة وحفاظها وأدبائها، والخطيب أبوزيد منتيال، وحدثاه باسم أهلها بمحضر أبي الغمر الشايب بن غرون عن أهبات النصارى ووجوب مناجزة العدو، ولكن الأمير تميم «جبن عن ذلك »وكان انتقاله بالجيوش عن سرقسطة سبباً في نجاح النصارى في الاستيلاء على المدينة () وإزاء هذا الموقف السلبي للأمير تميم، كتب أهل سرقسطة رسالة مؤثرة كتبها عنهم قاضي سرقسطة ثابت ابن عبدالله إلى الأمير تميم قائد جيوش المرابطين في الأندلس يطلبون النصرة والعون ضد أعدائهم النصارى، وذلك عام ١٢هه مهدا ١٩٨٨.

وجاء في الرسالة ما يلي: (وما كان إلا أن وصلت (يعني الأمير تميمً) وصل الله برك بتقواه، على مقربة من هذه الحضرة، ونحن نأمل منك بحول الله أسباب النصر، بتلك العساكر التي أقر العيون بهاؤها، وسر النفوس زهاؤها، فسر عان ما انثنيت وما انتهيت، وارعويت وما أدنيت، خايباً عن اللقاء، ناكصاً على عقبيك عن الأعداء، فما أوليتنا غناء، بل زدتنا بلاء، وعلى الداء داء، بل أدواء، وتناهت بنا الحال جهداً والتواء بل أذللت الإسلام والمسلمين، واجترأت فضيحة الدنيا والدين، فيا لله ويا للإسلام، لقد اهتضم حومه وحماه أشد الاهتضام، إذ أحجمت أنصاره عن إعزازه أقبح الإحجام ونكصت عن لقاء عدوه، وهو في فئة قليلة، ولمة رذيلة، وطائفة قليلة، فما هذا الجبن والفزع، وما هذا الهلع والجزع، بل ما هذا العار والضيع) (٢).

ثم يلجأ أهل سرقسطة إلى تهديد المرابطين وتخويفهم ثم يشيرون إلى أهمية سرقسطة الدفاعية وعواقب سقوطها الوخيمة على مركز المرابطين، في قولهم:

<sup>(</sup>١) عنان: المرجع السابق، ص(٩٦).

<sup>(</sup>٢) مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١٣٤-١٣٥)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٩٦-٩٧).

(أتحسبون يا معشر المرابطين، وإخواننا في ذات الله المؤمنين، إن سبق على سرقسطة القدر بما يتوقع منه المكروه والحذر، إنكم تبلعون بعدها ريقاً وتجدون في سائر بلاد الأندلس عصمها الله مسلكاً من النجاة أو طريقاً؟ كلا! والله ليسومنكم الكفار عنها جلاء وفراراً وليخرجنكم منها داراً فداراً! فسرقسطة حرسها الله هي السد الذي إن فتق فتقت بعده أسداد، والبلد إن استبيح لأعداء الله استبيحت له أقطار وبلاد، فالآن أيها الأمير الأجل، هذه أبواب الجنة قد فتحت وأعلام الفتح قد طلعت ، فالمنية ولا الدنية، والنار ولا العار، فأين النفوس الأبية، وأين الألفة والحمية، وأين الهمم المرابطية، فلتقدح عن زنادها، بانتضاء حدها، او امتضاء جدها، واجتهادها، وملاقاة أعداء الله وجهادها، فإن حزب الله هم الغالبون) (۱).

وفي نهاية الرسالة دعوة يائسة من أهل سرقسطة إلى الأمير تميم بأن يتقدم إلى سرقسطة لإنقاذها قبل فوات الأوان وذلك بقولهم: (ولن يسعك عند الله، ولا عند مؤمن، عذر في التأخر والارعواء من مناجزة الكفار والأعداء وكتابنا هذا أيها الأمير الأجل، اعتذار تقوم لنا به الحجة في جميع البلاد، وعند ساير العباد، في إسلامكم إيانا إلى أهل الكفر والإلحاد ونحن مؤمنون، بل موقنون إجابتك إلى نصرتنا، وإعدادك إلى الدفاع عن حضرتنا، وإنك لا تتأخر عن تلبية نداينا، ودعاينا إلى استنقاذنا من أيدي أعداينا. فأقبل بعسكرك على مقربة من سرقسطة عصمها الله، ليخرج الجميع عنها، ويبرأ إلى العدو وقمه الله منها، ولا تتأخر كيفما كان طرفة عين، فالأمر أضيق والحال أزهق، فعد بنا عن المطل والتسويف قبل وقوع المكروه والمخوف، وإلا فأنتم المطالبون عند الله بدماينا وأموالنا، وقوع المسؤلون عن صبيتنا وأطفالنا، لإحجامكم عن أعداينا وتثبطكم عن إجابة نداينا، وهذه حال نعيذك أيها الأمير الأجل عنها، فإنها تحملك من العار مالم تحمله أحداً، وتورثك وجمع المرابطين الخزي أبداً .. ومهما تأخرتم عن نصرتنا، فالله ولى

<sup>(</sup>١) مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١٣٥)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٩٧).

الثأر لنا منكم، ورب الانتقام، وقد بريتم بإسلامنا للعداء من نصر الإسلام، وعند الله لنا لطف خفي، ومن رحمته ينزل الصنع الخفي ويغنينا الله عنكم وهو الحميد المغنى) (١).

ومما هو جدير بالذكر أن هذه الرسالة المؤثرة كأتبت قبيل سقوط سرقسطة بفترة قصيرة (۱) ويبدو مما جاء في هذه الرسالة أن الجيش المرابطي التزم الجمود والإحجام، ولم يبذل أي محاولة لإنقاذ المدينة، ثم ارتد بعد ذلك على أعقابه، ويؤيد ذلك وصول جيش من العدوة قوامة عشرة آلاف فارس، بعثه أمير المسلمين علي لإنقاذ المدينة فوجدها قد ملكها العدو ونفذ حكم الله فيها (۱).

وقد سطرت لنا صفحات التاريخ هذا التخاذل وترك نصرة المسلمين المستضعفين ويمكن أن نرجع ذلك الإحجام المرابطي عن العدو إلى عدة عوامل ومن أهمها العامل العسكري فإنه يمكن أن يقال إن ذلك قد يرجع إلى تفوق النصارى في الكثرة أو العدد على الجيش المرابطي تفوقاً خشي الأمير تميم عواقبه خاصة وأن الأمير نفسه لم يكن من كبار القادة المرابطيين وإنما كان يقود الجيش بصفته الأميرية(٤).

ويمكن أن يقال أيضاً ل موقع سرقسطة بعيداً عن مراكز تموين الجيش المرابطي وإمداده في بلنسية ومرسية وقرطبة، لم يكن يشجع على القيام بأية

<sup>(</sup>١) مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١٣٦)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٩٧-٩٨).

<sup>(</sup>۲) يجعل الدكتور حسين مؤنس تاريخ هذه رسالة عام ٢٥هـ، أي أنها كتبت بعد سقوط سرقسطة بأحد عشر عاماً في حين أن نص الرسالة كتب وقت حصار سرقسطة وقبيل سقوطها بقليل في شهر شعبان من عام ٢١٥هـ، وأصدق دليل على صحة ذلك هو نص الرسالة ذاته، هو أن الأمير أبا الطاهر تميماً قد توفي بقرطبة سنة ٢٠٥هـ. انظر: ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٤).

<sup>(</sup>۳) ابن أبي زرع: مصدر سابق، ص(۱۶۳).

<sup>(</sup>٤) عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(٩٩).

محاولة عسكرية خطيرة، فنرى أن هذه الأعذار العسكرية وأمثالها لا تكفي لتبرير موقف الجيش المرابطي وإحجامه عن القيام بإنقاذ المدينة لأن أعداء الله على مهما عظمت قوتهم وحظي نفوذهم إنما هم فئة قليلة إذا كان أمامهم جند الإسلام المخلصون، ويجب أن نتساءل ما هو الباعث الحقيقي لتقاعس المرابطين عن إنقاذ المدينة، وذلك يرجع إلى أن المرابطين كانوا يشعرون بأن الاحتفاظ بهذه المنطقة النائية من شبه الجزيرة كان يلقي عليهم مسؤوليات عظيمة وذلك لوقوعها بين أعداء أقوياء يتربصون بها باستمرار، ومن ثم فإن المرابطين لم يعنوا فيما يبدو، بأن يتجشموا في سبيل إنقاذها تضحيات عسكرية عظيمة (۱).

وهكذا تركت سرقسطة لمصيرها، واضطرت بعد أن عانت من أهوال الحصار وبعد أن يئس أهلها من إجابة صريخهم، أن تخاطب الفونسو أن يمنح أهلها هدنة مؤقتة فإذا لم يأتهم الإنجاد المنشود سلمت إليه المدينة، وتعاهد الفريقان على ذلك، ثم مضى هذا الأجل دون أن يتلقى المحصورون أية معونة، فاضطرت المدينة إلى التسليم (٢).

وكان هناك شروط لهذا التسليم وهي كالتالي:

١ -أن تسلم سرقسطة إلى ملك أرغون.

٢-من أحب المقام بها من أهلها فله ذلك على أن يؤدي الجزية.

٣-من أحب أن يرحل إلى حيث شاء من بلاد المسلمين رحل فله الأمان التام. ٤-أن يسكن الروم المدينة والمسلمون (ربض الدباغيين) (٣).

<sup>(</sup>۱) عنان: مرجع سابق، ص (۹۹-۱۰۰).

<sup>(</sup>۲) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٣).

<sup>(</sup>٣) ربض الدباغيين: من أحياء سرقسطة المتطرفة ويقع على ضفة النهر اليمنى، وكانت سياسة الملوك النصارى فيما يتعلق بمن يبقى من السكان المسلمين في المدن المفتوحة هو أن يسمح لهم بالبقاء في منازلهم داخل المدينة لمدة سنة أو نحوها، ثم يلزمون بعد ذلك بالانتقال إلى الأرباض،

٥-أن كل أسير يفلت للروم من المدينة ويحصل عند الإسلام فلا سبيل لمالكه اليه، ولا اعتراض عليه (١).

وتم الاتفاق على هذه الشروط،وأسلموا إليه المدينة وذلك في يوم الأربعاء الرابع من رمضان سنة ١١٥هـ/١٨ ديسمبر ١١٨م،

وما كاد الفونسو المحارب يستقر في المدينة (سرقسطة) حتى غادرها كثير من أهلها المسلمين بلغ عددهم نحو خمسين ألف نسمة، فلما شاهد الفونسو هذه الجموع ركب بنفسه إليهم وأمرهم أن يبرزوا جميع ما لديهم فرأى أموالاً لا تحصى، ولكنه بعد أن رأها قال لهم «لو لم أقف على ما عندكم من هذه الأموال، لقالتم لو رأى بعضها لم يسمح لنا بالترحال، فسيروا الآن حيث شئتم في أمان » ولم يأخذ منهم سوى غير مثقال، على الرجال والنساء والأطفال("). وبعد أن دخل الفونسو وحلفاؤه سرقسطة حول مسجدها الجامع إلى كنيسة وجعل منها مركزاً لا سقفية، كما أنه اتخذ من سرقسطة عاصمة لدولته أرغون، ومنح سكانها (النصارى) حقوق الأشراف الأصاغر وامتيازاتهم، وكافأ الفرسان الفرنسيين الذين استمروا في معاونته حتى تمكن من أخذ المدينة، ولاسيما الكونت (جاستون دي بيارن) فقد أقطعه حي سرقسطة الذي كان يقطنه النصارى المعاهدون من قبل

<sup>=</sup> وهي الأحياء المتطرفة أو الضواحي، وقد منح سكان سرقسطة هذا الامتياز بالبقاء في أحيائهم داخل المدينة مدى عام وينتقلون بعده إلى ربض الدباغيين. انظر: عنان عصر المرابطين والموحدين، ص(١٠٠).

ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(١١٨).

<sup>(</sup>۲) الناصري: أحمد بن خالد: الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق، جعفر الناصري، محمد الناصري، مطبعة دار الكتاب، الدار البيضاء، ١٩٥٤، ص(٦٦/٢-٦٧)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(٢٨/٢)، المقري: نفح الطيب، ص(٤٧٢/٤).

<sup>(</sup>٣) ابن الكردبوس: تاريخ الأندلس، ص(١١٩).

وأنعم عليه لقب (سيد سرقسطة). (١)

و هكذا سقطت سرقسطة بعد أن حكمها المسلمون منذ الفتح، أكثر من أربعة قرون، وبعد أن لعبت في تاريخ الثغر الأعلى الأندلسي أعظم دور سواء من الناحية العسكرية أو السياسة أو الحضارية.

وبسقوط مدينة سرقسطة انهار ثاني معقل للمسلمين بعد سقوط طليطلة فكان ضربة جديدة قاصمة للأندلس، وكان نذيراً بسقوط باقي قواعد الثغر الأعلى في يد مملكة أرغون ونذيراً بتصدع الجبهة الدفاعية في شمالي شرق الأندلس التي كات سرقسطة معقدها المنيع(٢).

ومما هو جدير بالذكر أنه بعد أن استقر الفونسو في سرقسطة أي في عام ١٢٥هــ١١٢م. ونظم الفونسو شؤون سرقسطة اعتزم بعد ذلك أن يواصل إفتتاح ما بقي من قواعد الثغر الأعلى، ومعاقله، فسار في قواته نحو طرسونة (Tarazona) الواقعة جنوب غربي تطيلة التي سقطت في يده قبل سقوط سرقسطة (١١٥هـ-١١١٧م) فاستولى على طرسونة وأعاد بها مركز الأسقفية القديمة، ثم سار منها إلى برجة (Borqia) الواقعة جنوب تطيلة واستولى عليها، كما استطاع أن يفتتح عداً من الحصون والبلاد الواقعة في تلك المنطقة (١٠٥هـ-١٠٠٠).

ثم عبر الفونسو جبال (سييرامولينا) التي تفصل بين أرغون وقشتالة وزحف على قلعة أيوب وكانت من أمنع ما بقي من معاقل الثغر الأعلى فاستولى عليها كذلك فوصلت أنباء هذه المحن المتوالية إلى أمير المسلمين علي بن يوسف فكتب إلى أخيه أبي إسحاق إبراهيم بن يوسف وإلى إشبيلية في ذلك الوقت بتجهيز الجيوش والمبادرة بالسير لقتال ملك أرغون الفونسو ووضع حد لعدوانه كما كتب

ماجست، الحسان (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) أشباخ: تاريخ الأندلس، ص(١٤٥).

<sup>(</sup>٢) عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(١٠٢).

<sup>(</sup>٣) ابن أبي زرع: روض القرطاس، ص(١٦٣)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(١٠٢).

علي بن يوسف في نفس الوقت إلى القادة والرؤساء بالأندلس أن ينهضوا بقواتهم مع أخيه، فحشد إبراهيم قواته ووافته قوات أخرى من قرطبة وغرناطة ومرسية وعدد كبير من المتطوعة وسار الأمير إبراهيم بهذه القوات إلى الشمال، وكان الفونسو عندما علم بتحرك المرابطين وسيرهم إلى قشتالة، قد استقدم سائر قواته، ووقع اللقاء بين المسلمين والنصارى ظاهر بلدة صغيرة تسمى لأثنده أو قَتُندة) على مقربة من دورقة وذلك في عام ١٤٥هـ ١١٢٠م(١).

ونشبت بين الفريقين معركة عنيفة هُزم فيها المسلمون هزيمة شديدة، واستشهد فيها آلاف المسلمين وكان منهم العلماء والفقهاء، وفي مقدمتهم القاضي الشهير العلامة أبو علي الصدفي، وهو حسين ابن محمد بن فيرة بن حيون، يعرف (بابن سكرة الصدفي) من أهل سرقسطة وسكن مرسية (۲).

وبعد هذه الهزيمة النكراء ارتد الأمير إبراهيم بن يوسف<sup>(٦)</sup> في فلول الجيش المرابطي إلى بلنسية<sup>(٤)</sup>.

وعلى أثر هذه الموقعة استولى الفونسو على قلعة دورقة وأنشأ على مقربة منها قلعة جديدة سميت قلعة مونريال (Monreal)لتكون حاجزاً لصد الجيوش الإسلامية القادمة من مرسية وبلنسية ولتكون في نفس الوقت منز لا لجمعية دينية

<sup>(</sup>۱) عنان: المرجع السابق، ص(۱۰۳).

<sup>(</sup>۲) ابن بشكوال: الصلة، (1/111))، المقرى: نفح الطيب، (7/19-97).

<sup>(</sup>٣) مما هو جدير بالذكر أن الأمير إبراهيم بن يوسف الذي قاد المرابطين في هذه الموقعة هو الذي ألف الفتح بن خاقان باسمه كتاب (قلائد العقيان) وأهداه إليه في مقدمته. انظر: قلائد العقيان المقدمة، ص(٣-٤) ابن خاقان: الفتح بن محمد: قلائد العقيان، مكتبة السيد محمد عبدالواحد بك الطوبي وأخيه، مطبعة التقدم العلمية، الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٤) لمزيد من التفاصيل عن موقعه كتندة. انظر: ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ص(٢٠٨/١٠)، المقري: نفح الطيب، ص(٢٠٨/١)، ابن الآبار: المعجم ص(٧/٤).

جديدة من الفرسان، أسست لحماية الدين(١).

ومما هو جدير بالذكر أن أعداء الله على مهما عظمت قوتهم وطفر نفوذهم إنما هم فئة قليلة، فكان نتيجة للانتصارات المتلاحقة التي أحرزها الفونسو المحارب على المرابطين في الأندلس(٢) زيادة نشاطه في الاستيلاء على ما بقي من قواعد الثغر الأعلى ومنها لاردة، وأفراغه (غربي لا ردة) ومكناسه الواقعة عند ملتقى نهر سجرى وإبرو، ومن ثم الاستيلاء على ثغر طرطوشة(٣) وبالفعل هاجم الفونسو مدينة مكناسة عام ٢٧٥هـ/ ١٣٣ م، واضطرت المدينة للتسليم(٤) ثم زحف نحو مدينة إفراغه فتصدت له القوات المرابطية، ودارت تحت أسوارها معركة من أعنف المعارك وكان النصر فيها حليفاً للمرابطين(٥) وتوفي الفونسو المحارب بعد المعركة. (١)

ماجست. الحسان (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) أشباخ: تاريخ الأندلس، ص(١٤٥)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(١٠٤).

<sup>(</sup>۲) ومنها موقعة كتندة كما ذكرنا سابقاً، ومعركة القلاعة عام ۲۳هــ ۱۱۲۹م، ولمزيد من التفاصيل عن هذه المعركة انظر: ابن القطان: حسن بن علي: نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق محمود علي مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، 199م، ص(۱۵۳ـ۱٥٤)، عنان: عصر المرابطين والموحدين، ص(۱۱۳ـ۱۱۷).

<sup>(</sup>٣) عنان: المرجع السابق، ص(١٢١).

<sup>(</sup>٤) عنان: نفس المرجع والصفحة.

<sup>(°)</sup> كانت موقعة إفراغه في رمضان سنة ٢٨٥ هـ - ١٣٤ م، وهي من المواقف المشرفة لدولة المرابطين وصفحة مشرقة في تاريخهم العسكري، ولم تكن أهميتها أقل من معركة الزلاقة إذ حقت للمرابطين انتصاراً حاسماً. انظر: ابن عذاري، البيان، ص(٩٣/٤)، حمدي عبدالمنعم محمد: تاريخ المغرب والأندلس في عصر المرابطين، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، ١٩٨٦م، ص(٢٠٦).

<sup>(</sup>٦) وهناك مصادر عربية تؤكد أن الفونسو مات بعد المعركة بأشهر وأيام ومنها ابن القطان، نظم الجمان، ص(٢٤٧-٤٨)، ابن الأثير: الكامل، (٣٤/١)، ابن عذاري: البيان، ص(٩٣/٤).

ومما هو جدير بالذكر أنه كان لنصر المرابطين في إفراغه() صدى عميق في سائر أنحاء الأندلس وترتب على ذلك آثار هامة أولها: ارتفاع الروح المعنوية للمرابطين وتجديد نشاطهم العسكري حيث برز بعض قادة المسلمين ومنهم يحيى بن غانيه() وثانيها أنه أبعد شبح الخطر عن الأندلس لبعض الوقت ، كما أوقف حركة المد المسيحي على حساب أراضي الإسلام() ومهما يكن من أمر فإن الظروف في ذلك الوقت لم تسمح للمرابطين باسترجاع مدينة سرقسطة وذلك لوجود ملك جديد في الجبها النصار وهو (الفونسو المحارب وهو (الفونسو السابع). (3)



<sup>(</sup>۱) لتفاصيل أكثر عن موقعة إفراغه. انظر: ابن القطان: نظم الجمان، ص(٢٤٣-٢٤٤)، ابن الأثير: الكامل، (٣٤١-٣٤)، الحميري: الروض المعطار، ص(٤٨-٤٩)، مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١١٨- ١١٩)، عنان: عصر المرابطين، ص(١٢٠) وما بعدها، أشباخ: تاريخ الأندلس، ص(١٦٤- ١٦٥).

<sup>(</sup>۲) هو أبو زكريا يحيى بن علي بن غانيه الصحراوي، غانيه اسم أمه، نشأ بصحبة الأمير بقرطبة محمد بن الحاج، حيث تزوج محمد بن الحاج أمه غانيه وولاه مدينة أستجه فهي أول ولاية له، كان ابن غانيه بطلاً شهماً كثير الدهاء والإقدام، والمعرفة بالحروب، وظهر ذلك جلياً في وقعة إفراغه، واشتهر صيته بعدها وتوفي سنة ٤٣هه. انظر: ابن لخطيب: الإحاطة، ص(٤٣٤هـ ٣٤٧).

<sup>(</sup>۳) عنان: عصر المرابطين، ص(١٢٥).

<sup>(</sup>٤) مؤنس: الثغر الأعلى، ص(١٢٠).



# الفصل الأول

# النواحي العمرانية

وفیه مبحثان : -

المبحث الأول: العمارة الدينيـــة.

🖒 المبحث الثاني: العمارة المدنيــــة.

\* \* \* \* \* \*

# المبحث الأول: العمارة الدينية

تحتل المنشآت الدينية المقام الأسمى بين العمائر الإسلامية سواء من حيث كثرة العدد، ودرجة الحفظ وجمال الزخرف ومهارة الصنعة والفخامة، وتنقسم هذه المنشآت إلى أنواع عدة منها المساجد والمدارس والخانقاوات والأضرحة والأربطة أن غير أن المساجد تحتل المركز الأول بين العمائر الإسلامية، فالمساجد بيوت الله وتعميرها من أفضل القربات إلى الله (  $\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$\mbox{$ 

ومن المعروف أن تشييد المساجد في الإسلام كان أساس العمران في المدن الإسلامية، ولهذا السبب لهتم المسلمون اهتماماً كبيراً بإنشاء المساجد الجامعة وكانت أول الأعمال الإنشائية في المدن الإسلامية أو المدن التي دخلت في فلك الإسلام، ولذلك كان الجامع متحكماً في عمران هذه المدن يسبغ عليها سماتها الإسلامية التي تتميز بها(٤) وكانت المساجد الجامعة عادة تشغل قلب المدينة أو أهم مواقعها وعلى الأخص في نفس المواضع التي كانت تشغلها كنائس سابقة على الفتح الإسلامي، وكان قصر الإمارة يؤسس لصق الجامع أو على مقربة منه اقتداء بجامع الرسول في في المدينة(٥).

- (۱) الخانق اوات: منشآت دينية تخصص لإيواء المتصوفة والمنقطعين للعبادة، وانتشرت هذه المؤسسات في الأقطار الإسلامية المختلفة ولاسيما إيران ومصر والأقطار العثمانية انظر: حسن الباشا: الآثار الإسلامية، دار النهضة العربية، القاهرة، ۱۹۹۸م، ص(۱۳۷).
  - (٢) حسن الباشا: المرجع السابق، ص(٩١).
    - (٣) سورة التوبة: آية (١٨).
- (٤) عبدالعزيز سالم: التخطيط ومظاهر العمران في العصور الإسلامية الوسطى، مجلة المجلة، العدد التاسع، القاهرة، ١٣٧٧هـ ١٩٥٧، ص(٥٤).
- (٥) محمد توفيق بلبع: المسجد في الإسلام، مجلة عالم الفكر، المجلد العاشر، العدد الثاني، الكويت،

وقد أشار ابن خلدون إلى أن المساجد الجامعة تتميز بمساحتها الكبيرة التي تتسع لعدد كبير من المصلين الذين يجتمعون فيها لأداء فريضة الجمعة وغيرها من الصلوات العامة، ويؤم المسلمين فيها الخليفة في حاضرة الدولة أو عامله ومن ينوب عنه من كبار الفقهاء في المدن الأخرى أما المساجد العادية أو الخاصة فيقوم بالإمامة فيها من يجد في نفسه القدرة والكفاءة على إمامة المصلين(١).

أقسام العمارة الدينية في سرقسطه:

# المسجد الجامع بمدينة سرقسطة:

أشرنا سابقاً إلى أن المسجد الجامع كان يؤلف المركز الديني للمدينة الإسلامية، وقلبها النابض بحياتها، وأنه كان يتحكم في حياتها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، كما كان مدرسة علمية تقام فيه حلقات الدروس في علوم الدين واللغة، وكانت الأسواق تقام حول ساحته وتعقد فيه أيضاً الاجتماعات وتوزع ألوية الجيش وبنوده وتقرأ المنشورات(٢).

ومن هذا المنطلق تتركز أهمية جامع سرقسطة الذي كان يهيمن على جميع المراكز العمر انية فيها، ويشكل القلب الذي ينبض بكل نشاطاتها الاقتصادية والاجتماعية.

وقد شيد مسجد سرقسطة الجامع شخصية جليلة وافدة من المشرق وهي شخصية التابعي حنش الصنعاني كما ذكرنا سابقاً، وكان من الضروري توسيعه بعد ذلك لأن المسجد ضاق على جماعة المسلمين فتم توسيعه عام ٢٤٢هــ

<sup>=</sup> ۱۹۷۹م، ص(۱۸-۳۳).

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون: المقدمة، ص(۲۱۹).

<sup>(</sup>٢) عبد العزيز سالم: التخطيط ومظاهر العمران، ص(٥٥-٥٦).

٨٥٦م(١). وذلك في عهد الأمير محمد بن عبدالرحمن الأموي حيث هدم القبلة ونقل المحراب على عجلات إلى الجهة الجنوبية(٢).

وجدير بالذكر أن محراب الجامع قد بني من حجر واحد من الرخام الأبيض، كما كان في المحراب نقش بأغرب الصناعات وأبدع التخريم عليه حجارة مثمنة (٢) حتى قيل إنه لا يوجد محراب مثله في الأندلس (٤).

ثم توالت عليه الزيادات والتجديدات حتى أصبح من أعظم مساجد الإسلام ففي عصر ملوك الطوائف عهد بني هود ملوك سرقسطة آنذاك، وسمّع المسجد وعرف بـ « الجامع الأبيض » وعندما دخل النصارى سرقسطة ١٢ه هـ ملا ١١٨ م حولوا مسجدها الجامع إلى كنيسة وهي كنيسة لاسيو (Laseo) وتعتبر من أقدس كنائس سرقسطة، ومعنى اسمها « الكنيسة العظمى » ولم يبقوا من بناء الجامع إلا قوساً مزدوجاً من القرميد يقوم على عامود رخام في الوسط ودعامات حجرية في الجانبين في سراديب الكنيسة ويعرف أيضاً بـ « حائط القرميد » (٧).

وجدير بالذكر أن مساجد الأندلس عامة كانت تتميز بمميزات ومنها:

<sup>(</sup>۱) ويذكر لنا ابن عذاري أنه «في سنة ٢٤٢هـ كتب الأمير محمد إلى موسى بن موسى بحشد الثغور والدخول إلى برشلونة فغزا إليها وأحتل بها، وأفتتح في هذه الغزاة حصن طراجه وهي من آخر أحواز برشلونة، ومن خمس ذلك الحصن زيدت الزوائد في المسجد الجامع بسرقسطة ». انظر: ابن عذاري: البيان، ص (٢/٥٩-٩٦).

<sup>(</sup>٢) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٢٣)، شكيب أرسلان: الحلل السندسية، ص(١١٧/٢).

<sup>(</sup>٣) الزهري: الجغرافية، ص(٨١-٨١) الهامش (١٠).

<sup>(</sup>٤) الزهري: المصدر السابق،  $(\Lambda Y)$ .

<sup>(</sup>٥) عنان: الآثار الأندلسية، ص(١١٠).

<sup>(</sup>٦) عنان: المرجع نفسه، ص(١١٠)، شكيب أرسلان: الحلل السندسية، ص(١١٧/١).

<sup>(</sup>٧) مؤنس: رحلة الأندلس، ص(٢٨٦)، أرسلان: المرجع نفسه، ص(١١٧/٢).

١-أن صفوف العقود التي تفصل بين الأروقة تقام عمودية على حائط القبلة
 حيث يوجد المحراب.

٢-عدد الأروقة في المسجد الأكبر كان يتوقف على مساحته وهذه تتوقف
 على عدد سكان المدينة.

٣-تجميل عمارة صحون المساجد الأندلسية بالجنان وحدائق الفاكهة.

٤ - المآذن كانت عبارة عن أبراج بسيطة تخطيطها مربع وتتألف من طابقين ويسقل المسجد عن المئذنة دائماً ويفصل الصحن بينهما (١).

ومن خلال هذا الوصف نستطيع أن نتصور ما كان عليه جامع سرقسطة من روعة الفن المعماري الأندلسي.

ولم تذكر المصادر عن مساجد سرقسطة سوى الجامع الذي أشرنا إليه ومن المنشآت الدينية أيضاً الأربطة والمصلى أو « الشريعة » .

# ۲- الأربطـــة:

شاع في بلاد المغرب والأندلس بناء الأربطة التي يرابط فيها بعض المسلمين، من أجل التعبد وتدريس العلوم الدينية وكذلك الجهاد في سبيل الله وحراسة سواحل المسلمين من الأعداء الذين يغيرون على بلادهم وقد اشتق اسمها من قوله تعالى: (وُ وَ (0,1) وكذلك قوله تعالى: (

(<sup>°)</sup>. كما أنها كانت إضافة إلى ذلك مأوى للغرباء والمسافرين (<sup>3)</sup> وكانت تلك الأربطة عادة تنتشر بالمناطق الساحلية لتأمين تلك

<sup>(</sup>۱) ليوبولدو تورس بلباس: الأبنية الإسلامية، مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية، العدد الأول، السنة الأولى، مدريد، ١٣٧٢هـ- ١٩٥٣، ص(١٠١).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال: آية (٦٠).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: آية (٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) كمال السيد: محاضرات في تاريخ المغرب والأندلس، مركز الاسكندرية للكتاب ٢٠٠٣م،

السواحل وإنذار أهلها بأي خطر قد يتهددهم() ومن أهم هذه المناطق الساحلية مدينة طرطوشة حيث كانت أحد ثغري مدينة سرقسطة ومخرجها إلى البحر ومن أمثلة الأربطة فيها رابطة كشكي() ورابطة كشطالي().

# ۵ ٣-المصلى أو الشريعة:

هو مكان خُصص لأداء بعض الصلوات في الهواء الطلق، ويقع خارج سور المدن مباشرة في أرض منبسطة وواسعة وفي أوقات معينة كصباح أول يوم العيد (أول شوال ونهاية صوم رمضان) واليوم العاشر من ذي الحجة (اليوم الأول لعيد الأضحى) حيث يجتمع المسلمون بعد شروق الشمس في ذلك المصلى لأداء صلاة الجماعة، فكان لكل مدينة من المدن الأسبانية المسلمة مصلى خاص بها(٤) وقد ذكرت المصادر أمثلة كثيرة عن المصليات في بعض المدن الأسبانية، ولكنها للأسف لم تزودنا ببعض الأمثلة عن المصليات في مدينة سرقسطة.



<sup>=</sup> ص(۱۷۲).

<sup>(</sup>۱) العبادي: دراسات في تاريخ المغرب والأندلس، ص(۲۹۰) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الزهري: الجغرافية، ص(١٠٣).

<sup>(</sup>٣) الأدريسي: محمد بن محمد بن عبدالله: نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية بورسعيد، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م، ص(7/000).

<sup>(</sup>٤) بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ترجمة من الأسبانية إليودوردي لابنيا، مراجعة ناديا جمال الدين و عبدالله العمير، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الرياض، الطبعة الأولى، ٢٤٢٣هـ-٢٠٠٣م، ص(٣٢٥) وما بعدها.

# المبحث الثاني: العمارة المدنية

# الله تخطيط مدينة سرقسطة:

تقع سرقسطة على ضفاف نهر إبرو الذي يحاذي سورها من الشمال والجنوب وبنيت سرقسطة على شكل الصليب<sup>(۱)</sup> وأحيطت سرقسطة بسور كله مبني من الرخام الأبيض ومعقود في داخله بالرصاص وهو من الكذان المنحوت المدخل ذكراً في انثى<sup>(۱)</sup>.

وفي سورها أربعة أبواب: باب إذا طلعت الشمس في الصيف قابلته عند بزوغها فإذا غربت قابلت الباب الذي يليه من الغرب وإذا طلعت في الشتاء قابلت الباب القبلي أو الجنوبي فإذا غربت قابلت الباب الذي يليه (٣).

ونلاحظ أن أبواب مدينة سرقسطة روعيت في أماكنها حركة الشمس ولاشك أن المظهر العمراني العام للمدن في الدولة الإسلامية يتشابه إجمالاً، ويبدو ذلك ماثلاً في النظام التخطيطي لهذه المدن شرقية كانت أم مغربية، وفي توزيع مراكز ها العمرانية، وفي ضيق شوارعها وتعرجها وتشعب طرقاتها، وفي أبنيتها عامة يكاد يكون واحداً، ويرجع العامل الرئيسي لهذا التشابه الواضح في السمات الهامة للعمران المدني إلى ما ذكرناه سابقاً من حرص المسلمين على إقامة مساجد جامعة في جميع المدن التي دخلت في فلك الإسلام، ومن المعروف أن المسجد الجامع كان دائماً الأساس الذي يقوم عليه التنظيم العمراني للمدينة الإسلامية

<sup>(</sup>۱) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(۲۲)، ياقوت: معجم البلدان، ص(۲۱۲/۳)، الحميري: الروض المعطار، ص(۳۱۷).

<sup>(</sup>۲) العذري: المصدر نفسه، ص(۲۳)، الزهري: الجغرافية، ص(۸۱)، ابن الشباط: وصف الأندلس، ص(۱۲۲)، الحميري: الروض المعطار، ص(۳۱۷).

<sup>(</sup>٣) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٢١)، الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

والمركز الديني الذي تلتف حوله بقية مراكزها العمرانية وهو لذلك يتحكم في تخطيطها وفي توزيع المراكز العمرانية بها، وأهم الطرق المؤدية إلى ظواهر المدن وفي إسباغ السمة الإسلامية على جميع المؤسسات والمنشآت فإن من المعترف به أن النظام المعماري للمسجد الجامع أثر تأثيراً مباشراً على النظم المعمارية للأبنية الأخرى الدينية والمدينة، وكلها تأثرت بتخطيط الجامع من حيث وجود الصحن المركزي والأيوانات التي تحيط به، ولا يختلف في ذلك تخطيط الدار والقصر عن تخطيط الفندق والمارستان(۱).

والمدن الإسلامية تتألف عادة من بؤرتين رئيستين الأولى البؤرة المركزية وتعرف بالمدينة، وفيها يقوم المسجد الجامع وقصر الإمارة أو الخلافة كما تتركز فيها الأسواق والقيساريات والفنادق (الخانات) والحمامات ومختلف أنواع المنشآت المدنية، ويحيط بها سور حصين مزود بالأبراج وتنفتح فيه أبواب، والثانية الأرباض أو الضواحي وهي مراكز عمرانية تنشأ خارج الأسوار وتضم المراكز العمرانية المحدثة خارج نطاق المدينة بأسواقها ومساجدها وحماماتها ومرافقها الخاصة (۲).

ومدينة سرقسطة شأنها شأن سائر مدن الأندلس حيث تزخر بالمنشآت المدنية كالقصور والحمامات والفنادق وغير ذلك من المنشآت التي تميز المدينة الإسلامية.

وينبغي أن نشير إلى أن تكاثر بلاط الأمراء في القرن الخامس الهجري الحادي عشر الميلادي قد ساعد على توسيع المدينة وتطورها ويتضح ذلك في أسوارها(٣) فقد أشرنا سابقاً أن مدينة سرقسطة يطوقها سور مانع ويدفع عنها

<sup>(</sup>۱) عبدالعزيز سالم: التخطيط ومظاهر العمران، ص(۵۰)، كمال السيد: تاريخ مدينة بلنسية الأندلسية في العصر الإسلامي، مركز الإسكندرية للكتاب، ص(١٩٥).

<sup>(</sup>٢) كمال السيد: المرجع السابق، ص(٩٥).

<sup>(</sup>٣) بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ص(١٢٥).

الغارات.

ومن أهم المنشآت المدنية في مدينة سرقسطة ما يلي:

## القصور والدور:

كان أمراء الأندلس من بني أمية وخلفاؤهم ومن حذا حذوهم من ملوك الطوائف، يقيمون في قصر الإمارة أو الخلافة، وتقع عادة على مقربة من المساجد الجامعة، وأحياناً يلتمسون لأنفسهم الراحة في قصور يقيمونها للهو ومجالس الأنس والتنعم بالحياة في إطار طبيعي من الرياض والبساتين والجداول بعيداً عن أنظار الرعية (۱) وفي القرن الخامس الهجري -الحادي عشر الميلادي، قامت في الأندلس قصور عظيمة كان يسكنها أمراء الأقاليم المختلفة منذ فقدت الأندلس وحدتها السياسية بعد سقوط الدولة الأموية ومن أهم هذه القصور قصر الجعفرية بسر قسطة (۱).

# (Pulacio AlJaferia) قصر الجعفرية

يعتبر قصر الجعفرية من الآثار الإسلامية البارزة في أسبانيا التي يجب علينا الوقوف عندها والتأمل في تاريخها المجيد قام ببناء هذا القصر أبو جعفر أحمد المقتدر بالله أشهر ملوك بني هود في سرقسطة، ويثبت ذلك وجود نقش بأحد تيجان أعمدته (أبي جعفر) وكان هذا القصر من أعظم وأفخر القصور الملكية في عصر ملوك الطوائف، وقد اشتهر في تاريخ الفن الإسلامي باسم «دار السرور» وأطلق المقتدر على قصره اسم (مجلس

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) عبدالعزيز سالم: القصور الإسلامية في الأندلس، مجلة المجلة، العدد العاشر، ۱۳۷۷هـ- ۱۹۵۷، ص(۸۷).

<sup>(</sup>٢) زكي م مدح ن: فنون الإسلام، دار الرائد العربي، القاهرة، ص(٦٢٧).

<sup>(</sup>٣) عبدالعزيز سالم: القصور الإسلامية في الأندلس، ص(٩٤).

الذهب) (١) وقد نظم شعراً يشيد فيه بما بناه وخاصة مجلس الذهب.

قصر السرور ومجلس بكما بلغت نهاية الأرب السرور ومجلس كانت لدي كفاية الطلب<sup>(۲)</sup>

# الجعفرية: ٥ تحطيط وتصميم قصر الجعفرية:

يقع بناء هذا الصرح على مسافة قصيرة من ربض المدينة على نهر إبرو<sup>(7)</sup>. ويحيط بالقصر من الخارج سور مستطيل الشكل طوله ٨٠م وعرضه ٢٨م، يدعمه تسعة عشر برجاً شكلها أسطواني<sup>(3)</sup> ويضاف إليها برج التكريم المربع الشكل بداخله عقود متجاورة، وفي وسط هذا السور صحن مستطيل حوله أروقة جانبية تطل عليها مجموعتان من الفرق تتوسط كلاً منهما قاعة وغرفتان جانبيتان، كما هو الحال في قصور بني نصر بغرناطة، وقصور المدجنين<sup>(٥)</sup> وكان بناء هذا القصر من الملاط وتوجد قاعة كبرى بجانب برج التكريم، فأغلب الظن

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(٥/٢٠٠٤)، عنان: الآثار الإسلامية، ص(١٠٥)، ما نويل جوميث مورينو: الفن الإسلامي في أسبانيا، ترجمة لطفي عبدالبديع والسيد عبدالعزيز سالم، راجعه جمال محمد محرز، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٧م، ص(٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) المقري: نفح الطيب، ص (٢/١٤).

<sup>(</sup>٣) عبدالعزيز سالم: المساجد والقصور في الأندلس، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية ١٩٨٦م، ص(٦٤)، لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية، 19٦٩م، ص(١٨٦-٢٦٣)، مانويل: الفن الإسلامي في أسبانيا، ص(٢٦٦-٣٦٣).

<sup>(</sup>٤) يتشابه هذا القصر في إحاطة الأبراج المستديرة والقصور الإسلامية المنبثة بالصحراء، ما بين سوريا والعراق كقصر المشتى والأخيضر، في حين تتشابه تفاصيله المعمارية الداخلية وزخارفه والعناصر المعمارية والزخرفية للفن الخلافي (القرطبي). انظر: عبدالعزيز سالم: المساجد والقصور، ص(٦٥).

<sup>(</sup>٥) أي المسلمين الخاضعين للنصارى، عبدالعزيز سالم: المرجع السابق، ص(٦٥).

أنها مجلس الذهب الذي كان محبباً إلى نفس المقتدر بالله(۱) ويتصل بهذه القاعة في أحد جوانبها مسجد مثمن الشكل يقع محرابه في الجزء الجنوبي الشرقي وقبته قوقعية الشكل، ومدخله على شكل عقد متجاوز يشبه مدخل جامع قرطبة، والجدران الباقية من المسجد حول المحراب مزينة بعقود صماء تحملها أعمدة ملتصقة بالجدران مزخرفة من الأعلى(۱).

وزخارف هذا المسجد من أروع ما أنتج الفن الإسلامي في الأندلس ولا زالت بعض الزخارف موجودة في متحف سرقسطة ومتحف مدريد .

ويقابل المسجد في الجانب الآخر من القاعة الكبرى قاعة أخرى تدعى « قاعة الرخام » وقد سميت بذلك لكثرة ما فيها من الأعمدة الرخامية، وزخارف هذه القاعة شاهد على المغالاة في الزخارف المعقدة التي اتجه إليها فن العمارة الأندلسي في عصر ملوك الطوائف، وكانت قاعة الرخام قد اختفت حينما بنى الأسبان أمامها مقصورة سميت مقصورة « سان جورج » وحينما تم هدم جزء من هذه المقصورة برزت من جديد الزخارف الرائعة لقاعة الرخام التي تعتبر مع المسجد المقابل لها آية من آيات الفن المعماري الأندلسي " وقصر الجعفرية يعتبر قصراً وحصد في أن واحد، وربما كان الحصن الوحيد من نوعه في العالم لأنه لا يقوم على جبل أو ربوة وإنما طرف البلد ().

ولكن هذا القصر لم يدم طويلاً تحت سيطرة العرب والمسلمين، وذلك عندما سقطت سرقسطة في يد النصاري ١٢هـ ١١٨م تغيرت معالم ذلك القصر

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...اللصه

<sup>(</sup>١) عبدالعزيز سالم: نفس المرجع والصفحة، لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(١٨٦-١٨٧).

<sup>(</sup>۲) عبدالعزيز سالم: المساجد والقصور، ص(٦٥)، لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(١٨٦- ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) عبدالعزيز سالم: المساجد والقصور، ص(٦٥-٦٦٩)، لطفي عبدالبديع، الإسلام في أسبانيا، ص(١٨٦-١٨٧).

<sup>(</sup>٤) مؤنس: رحلة الأندلس، الدار السعودية، الطبعة الثانية، الدمام، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، ص(٢٤٥).

واختفى طابعه كقصر ملكي، ومنذ ذلك التاريخ أصبح القصر ديراً نصرانياً، ثم اتخذه ملوك أرغون حصناً وألحقت به عدة مقصورات دينية، ثم أضيفت إليه في عهد الملكين الكاثوليكيين (فرناندو) و(إيزابيلا) إضافات وتغييرات ، وفي عهد (إيزابيلا) الثانية تحول القصر إلى معسكر، فهدمت المقصورة الكبرى التي شيدها «بدر والرابع» وجردت منها زخارفها الإسلامية، ويصف أحد المستشرقين الأسبان ذلك العمل بأنه «عمل بربري يندى له الجبين ومن أشد النقط سواداً في تاريخ أسبانيا »(۱) وبذلك العمل الهمجي أزيلت من الوجود واحدة من أ برز ملامح الحضارة الإسلامية في الأندلس، إلا أن هناك بقايا متناثرة في متحفي سرقسطة ومدريد على شكل تيجان وأعمدة وعقود جصية (۱).

ويستعمل قصر الجعفرية الآن ثكنة عسكرية ومخزناً للسلاح، ويوجد فيه كميات وافرة من البنادق والمدافع<sup>(٣)</sup>.

## الحمامات:

يعتبر الحمام من المنشآت المدنية الهامة في المركز العمراني الاجتماعي بالمدينة الإسلامية، وكانت كثرة الحمامات وتعددها في المدن الإسلامية إحدى الظواهر البارزة في المجتمع الإسلامي، فكانت للحمامات أهمية عظمى في الحياة الاجتماعية الأندلسية، باعتبار أن عادة الاستحمام كانت من العادات المتأصلة بعمق في الإسلام وكان الحمام هو المكان الذي يحس فيه المرء ببهجة الحياة كما أنه يولد في النفس إحساساً بالراحة ويحدث فيهاشعوراً بانتعاش بدني روحي، وكان له هدف ديني إذ إنه يطهر جسد المرء مما علق به من دنس، وهذا يوضح

<sup>(</sup>١) عنان: الآثار الأندلسية الباقية، ص(١٠٦)، عبدالعزيز سالم: المساجد والقصور، ص(٦٤).

<sup>(</sup>٢) عبدالعزيز سالم: نفس المرجع والصفحة.

<sup>(</sup>٣) عنان: الآثار الأندلسية، ص(١٠٥)، ما نويل: الفن الإسلامي، ص(٢٦٢)، أرسلان: الحلل، ص(١١٨/٢).

لنا أن الحمامات تكثر بالقرب من المساجد حيث يتيسر للمسلمين الاستحمام والتطهر مباشرة قبل دخول المساجد، وكان الحمام إضافة إلى ذلك كله مركزاً للاجتماعات المرحة ومجالس الأنس(١).

وكان الحمام الأندلسي بوجه عام يتألف من مدخل يؤدي إلى ثلاث أو أربع غرف مقببة تتخذ شكلاً مستطيلاً أو مربعاً، وهذه الغرف تتصل فيما بينها، كما كانت توجد أيضاً ملحقات الحمام من الموقد وغرف الخدمة وغير ذلك، وكانت الغرفة الأولى، تسمى «بيت المسلخ» وهي غرفة خاصة بخلع الثياب يليها «البيت البارد»ودرجة حرارتها أكثر ارتفاعاً من درجة حرارة الغرفة السابقة، ثم يلي ذلك غرفة أخرى تعرف «بالبيت الوسطاني» وتعتبر هذه الغرفة من أهم أجزاء الحمام حيث يتوسطها فراغ مركزي تعلوه قبة ويحيط به أربعة ممرات مقببة تحملها عقود قائمة على أعمدة ويتخلل هذه القبوات فتحات نجمية الشكل تسمى «مضاوي» لإدخال الضوء، وينتهي الحمام «بالبيت الساخن» وهي غرفة تبلغ درجة الحرارة فيها أقصاها، وتقام بجوانبها الأحواض التي تصب فيها صنابير المياه الساخنة والباردة، ولذا فعندما ينتهي الشخص من الاستحمام ويخرج فإنه يقابل درجة حرارة تتدرج في الانخفاض حتى الطريق".

وكانت الحمامات عادة تزين جدر انها بالرسوم الجميلة التي تبعث في النفس الراحة والسرور (T) ولقد تبقى عدد كبير من الحمامات الإسلامية في الكثير من المدن الأسبانية ومنها مدينة سرقسطة حيث يذكر أحد المؤرخين «أنه يوجد قبو في منزل خاص، يقع في شارع سرقسطة الكبير، المسمى، شارع كوسو (Coso)

<sup>(</sup>١) بلباس: الأبنية الإسلامية، ص(١٠٨)، عبد العزيز سالم: التخطيط ومظاهر العمران، ص(٦١).

<sup>(</sup>٢) بلباس: الأبنية الإسلامية، ص(١١٠-١١١)، عبد العزيز سالم: التخطيط ومظاهر العمران، ص(٦١).

<sup>(</sup>٣) بلباس: الأبنية الإسلامية، ص(١١١).

توجد به بقايا حمامات عربية (١) وتعتبر من الآثار الأندلسية الباقية.

# القيسارية والأسواق:

يقصد بالقيسارية في مدن الأندلس السوق المشيدة بالبناء التي كانت تقام بالقرب من المساجد الجامعة لتجارة المنسوجات الحريرية والديباج وصنوف الثياب الفاخرة، وتتوزع فيها حوانيت صغيرة المساحة على جوانب الدروب التي تشق القيسارية () وكانت الحوانيت الإسلامية بالأندلس بصفة عامة عبارة عن أماكن ضيقة قليلة الارتفاع وعلى هذا كان البائع لا يحتاج لأن يتحرك من مكانه كي يحضر السلع عن مواضعها كما كان للحانوت باب واحد يفتح مباشرة على الشارع، أما أبواب الحوانيت فكانت تغلق بألواح متحركة تربطها مز اليج محكمة، وكان يعلوها مظلة مائلة من الخشب أو الحصير تقي البائع وعملاءه من حرارة الشمس أو المطر ().

أما السوق فهي لا تعني موضعاً محدداً بحدود ثابتة وإنما يقصد بها المواضع التي يتجمع فيها التجار والباعة وتقام فيها الحوانيت للبيع والشراء على نحو متواصل فالسوق قد يكون في عديد من الشوارع أو في ميدان (رحبة) أو في الأرباض قرب أبواب المدينة وكانت المدن الأندلسية عامرة بالأسواق التجارية بحيث لا يمكننا أن نجد مدينة واحدة تخلو من سوق وربما كان لها سوقان أو أكثر في آن واحد<sup>(3)</sup> ومن بين هذه المدن سرقسطة حيث كانت من أهم مراكز تجارة

<sup>(</sup>۱) عنان: الآثار الأندلسية، ص(۱۱۱).

<sup>(</sup>۲) كمال السيد: تاريخ مدينة بلنسية، ص(۲۳۰).

<sup>(</sup>٣) عبد العزيز سالم: التخطيط ومظاهر العمران، ص(٥٧).

<sup>(</sup>٤) كمال السيد: تاريخ الأندلس الاقتصادي في عصر دولتي المرابطين والموحدين، مركز الاسكندرية للكتاب، ص(٢٩٦)، بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ص(٤٤٠).

الرقيق في الأندلس(١).

## ﴿ الفنادق:

تحتل الفنادق (الخانات) في مدن الأندلس مكانة هامة بين مراكز ها العمر انية فكانت إلى جانب وظيفتها في التخزين والبيع مأوى للتجار الغرباء، وتقام الفنادق عادة بجوار المساجد الجامعة حيث يكثر الرحالة والمسافرون(٢٠).

ويسمى الفندق باسم الأشياء التي تباع فيه أو باسم صاحبه أو بحسب أي ظرف آخر، فكانت هناك فنادق للحبوب وأخرى للفحم (٣).

وتشبه هذه الخانات في نظامها بناء الخانات في المغرب الأقصى، الحالي فالخان يتألف من صحن مستطيل تحف به أربعة أروقة تشتمل على حجرات، وأهمية الأروقة أنها تظل التجار والحيوانات والبضائع حتى لا يبقوا في العراء، والطابق الأرضي يخصص للمتاجر والإصطبلات، والعلوي، يشتمل على حجرات للضيوف وكذلك مخازن تجارية (٤).

وفي كثير من الخانات نجد الأروقة قائمة على قوائم خشبية توصل بينها قطع خشبية ولكن في بعض الخانات الغنية كانت تقام على دعائم من الطوب الأحمر تدل عوارض خشبية ، وبوسط الصحن نافورة.

وكان يعين خادم خاص على باب الخان يسمى (فندقي) ويشترط فيه أن يكون متقدماً في السن وقوراً أميناً ولم يكن من المرغوب فيه أن يشتغل الشباب أو

<sup>(</sup>۱) السقطي: محمد بن أبي محمد: في آداب الحسبة، تحقيق د. حسن الزين، دار لفكر الحديث، بيروت، ۱٤۰۷هـ ۱۹۸۷م، ص(٦٩-٧٠).

<sup>(</sup>٢) بلباس: المدن الأسبانية، ص(٤٥٢).

<sup>(</sup>٣) بلباس: المرجع السابق، ص(١١٨).

<sup>(</sup>٤) بلباس: المرجع السابق، ص(١١٨).

النساء هذه الوظيفة(١).

وظلت الخانات في مدن الأندلس في العصور الوسطى وفيما بعدها تقوم بنفس وظائفها التي كانت لها أثناء الحكم الإسلامي وخاصة بيع القمح، ولكنها أخذت تفقد طبلع الضيافة شيئاً ، واقتصرت في النهاية على تخزين الغلال وبيعها(٢).

ويؤخذ على هذه الخانات بناؤها المتواضع الذي يضم عدلً كبيراً من الغرف العادية ومن الأثاث ما لا يجد فيه للمسافر سوى غطاء يتدثر به وحصير ينام عليه، أما الخيول والدواب فكانت تربط في صحن الفندق أو الخان(").

# الأرباض:

ومفردها ربض، وهي كما ذكرنا سابقاً الأحياء المتطرفة أو الضواحي ومن أهم الأرباض في مدينة سرقسطة ربض الدباغيين، الذي أشرنا إليه سابقاً، وربض صنهاجة (Cineja) ويقع غرب مدينة سرقسطة (3).

## ن المقابير:

كانت المقابر تقع خارج أسوار المدينة على مقربة من الطرق المؤدية إلى الأبواب الرئيسة لسور المدينة (٥)، ومن أهم المقابر في مدينة سرقسطة مقبرة باب القبلة (Bab AL- Qibla) أومقبرة الباب الجنوبي وترجع هذه التسمية إلى قرب

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...اللصه

<sup>(</sup>١) بلباس: الأبنية الأسبانية، ص(١١٩).

<sup>(</sup>٢) بلباس: المرجع السابق، ص(١٢٠).

<sup>(</sup>٣) كمال السيد: تاريخ بلنسية، ص(٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، (777-777).

<sup>(</sup>٥) كمال السيد: محاضرات في المغرب والأندلس، ص(١٧٤).

المقبرة من ذلك الباب(١).

وجدير بالذكر أن مدينة سرقسطة لم تحتفظ بأية بقايا أو آثار قبرية بها كتابات (٢).

# الشوارع والرحبات:

تتميز مدينة سرقسطة شأنها شأن سائر مدن الأندلس بشبكة معقدة من الشوارع والدروب الضيقة وقد استطعنا التوصل إلى أسماء بعض شوارع هامة في مدينة سرقسطة منها شارع السوق (Callede Azoque) (T) وشارع أبو خالد الذي يقع في ربض صنهاجة في الجزء الغربي من المدينة (أ).

## القناطر والجسور:

قنطرة سرقسطة عبارة عن جسر من الحجر الجيري، وترجع إلى أصل روماني<sup>(٥)</sup> وقد دمرت السيول قنطرة سرقسطة كما حدث سنة ٢١٢هـ ٢٨٨هـ ثم جددت عمارتها<sup>(١)</sup>.

- (۱) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(۲۲)، الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧)، بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ص(٣٨٥)، ويذكر لنا الحميري أن أحد حكام مدينة سرقسطة أراد أن يبني ضرحيا به قبة على قبر اثنين من التابعين وهم حنش الصنعاني وعلي بن رباح حيث دفنوا في مقبرة باب القبلة ولكن تراجع عن ذلك بعدما قالت له امر أة معروفة بالصلاح والتقوى إنها رأتهما فيما يرى النائم وأخبراها أنهما يكرها أن يبنى على قبريهما شيء. انظر: الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).
  - (٢) بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ص(٣٨٦).
  - (٣) بلباس: المرجع السابق، ص(٤٦٧)، كمال السيد: تاريخ الأندلس الاقتصادي، ص(٣٠٢).
    - (٤) بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ص(٤٨٣).
- (°) محمد رضا: الثغر الأعلى الأندلسي في القرن الرابع الهجري، رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية الآداب، جامعة عين شمس، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م، ص (١١٧/١).

## القويسات:

كانت المدن الإسلامية تزين بالأقواس المبنية على مداخل الأحياء والشوارع والدروب التي كانت تغلق إجبارياً في الليل للمحافظة على أمن تلك المدن، ومدينة سرقسطة هي المدينة التي كثرت فيها القويسات، كبقايا ماضيها الإسلامي (١).



<sup>(\*)</sup> السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٤٨)، ويذكر ابن عذاري (في نة ٢٢٤ أغزى الإمام عبدالرحمن ابنه الحكم إلى دار الحرب وأمره بالتجول في جهات الثغور ليتعرف أخبارها ومصالحها، وأمر بإصلاح قنطرة سرقسطة). انظر: ابن عذاري: البيان، ص(٨٥/٢).

<sup>(</sup>٢) بلباس: المدن الأسبانية الإسلامية، ص(٥٧٣).



# الحياة الاقتصادية والاجتماعية

وفیه مبحثان : -

المبحث الأول: الحياة الاقتصادية.

المبحث الثاني: الحياة الاجتماعية.

\* \* \* \* \* \*

# المبحث الأول: الحياة الاقتصادية

حظيت مدينة سرقسطة بشهرة اقتصادية كبيرة في ميادين الزراعة والصناعة والتجارة.

## ١ - الزراع ـــة:

تمثلت الزراعة في سرقسطة في المزراع والحدائق والبساتين التي تميزها عن غيرها من مدن الأندلس فقد كانت تحيط بها الجنات والبساتين الخضراء المتصلة(۱).

كما أن بساتين سرقسطة الغناء كانت في غاية البداعة حتى أطلق عليها «عروس الأمبرو» وهو النهر الذي تقع عليه (٢). ولكثرة بساتين سرقسطة شبهها موسى بن نصير بغوطة جلق الشام (٣). وإضافة إلى ذلك كانت سرقسطة من أطيب البلدان بقعة وأكثر ها ثمرة، فكانت غزيرة الخيرات كثيرة البركات (٤). كذلك اشتهرت سرقسطة بفواكهها العذبة التي كان لها فضل على سائر فواكه الأندلس (٥).

ومما سبق نستنتج أن مدينة سرقسطة مدينة زراعية، وقد قامت الزراعة في

<sup>(</sup>۱) المراكشي: المعجب، ص(۱۲٤)، الحميري: الروض المعطار، ص(۳۱۷)، أبي الفداء: تقويم البلدان، ص(۱۸۱).

<sup>(</sup>۲) ابن حزم: طوق الحمامة،  $\omega(30)$ ، هامش (۲).

<sup>(</sup>٣) المقرى: نفح الطيب، ص(١/٥٠١)، أرسلان: الحلل، ص(١١٩/٢).

<sup>(</sup>٤) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٢٢)، ابن الشباط: وصف الأندلس، ص(١٢٢)، الحميري: الروض المعطار، ص(١٣٧)، القزويني: زكريا بن محمد بن محمود: آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م، ص(٥٣٤).

<sup>(</sup>٥) ياقوت: معجم البلدان، ص(٢٤٠/٣).

أر اضيها الخضراء للاعتبارات التالية:

١ ـ توافر المياه:

تتوفر بسرقسطة مياه الري التي تعتبر من أهم المقومات لقيام الزراعة وازدهار ها عن طريق ثلاثة مصادر:

أ-الأنهار: وتشمل نهر الإبرو(١) وروافده:

يتكون منبع نهر إبرو من جبال كنتبرية غربي منطقة رينوزة (Reinosa) على بعد ٣٠٠كم من خليج بسكاي<sup>(٢)</sup> بالإضافة إلى منابعه الأخرى من مرتفعات ألبه والقلاع ويدخل نهر الإبرو في منطقة الثغر الأعلى عند مدينة قلهرة (Calahorra) وبعد دخوله منطقة الثغر تصب فيه روافد كثيرة من الجهة اليمنى والجهة اليسرى، ومن أهم روافد الجهة اليسرى ما يلى:

١-رافد إيجه (Ege) الذي تقع عند مصبه مدينة قلهرة.

(3) الذي تقع عليه مدينة بنبلونة عاصمة النافار ((3)

٣-رافد أرغون الذي تقع على أحد فروعه مدينة جافة (jaca)(٤).

٤ - رافد وربه (Huerva) الذي تقع عليه مدينة شية (Jaca)(°).

ماجستبر الحساين ركاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ولهذا النهر عدة مسميات مثل النهر الأعظم ونهر الزيت، ونهر طرطوشة. انظر: حسين مؤنس: تاريخ الجغرافية والجغرافيين في الأندلس، الطبعة الأولى، ١٣٨٦هـ ١٩٦٧م، مدريد، ص(٦٣) السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٤٩) الهامش (٢).

<sup>(</sup>۲) العذري: نصوص،  $\omega(\Upsilon\Upsilon)$  ويسمى المنطقة جبل البشكنس، أرسلان: الحلل،  $\omega(\Upsilon)$ .

<sup>(</sup>٣) أرسلان: المرجع السابق، ص(١١٥/٢).

<sup>(</sup>٤) مدينة جاقة: هي قاعدة مقاطعة شبرب (Sobrarba) وهي إحدى الإمارات النصرانية التي ظهرت في شمال الثغر الأعلى. انظر: أرسلان: المرجع السابق، ص(١٨٣/٢).

<sup>(°)</sup> كان قومس (cames) إقليم شية (فرتون) وهو الجد الأعلى لأسرة بنى قسى، انظر: ابن حزم:

٥-رافد جلق (Gauego) الذي يصب في نهر إبرو عند مدينة سرقسطة (١٠٠٠). ٦-رافد شيقر (Csegre) الذي يتألف من ثلاثة روافد وهي شيقر ورافد الزيتون ورافد فلو من (٢٠٠٠).

# أما روافد نهر الإبرو من الجانب الأيمن فهي ما يلي:

ار افد الحامة (Alhama) الذي يصب في نهر إبرو شمالي مدينة تطيلة ( $^{(7)}$ .  $^{(7)}$ .

٣-رافد كالش الذي يصب في نهر إبرو عند مدينة تطيلة (٥).

٤-رافد شلوقة (Jiloca) الذي تقع عليه مدينة دروقة (Daraca) كارافد

- = جمهرة أنساب العرب، ص (٥٠٢).
- (۱) رافد جلق: أصل الاسم عند الأسبان غاليقو (Gallego) ولكن العرب سموه جلق، وقيل إن موسى بن نصير لما وصل إلى سرقسطة وشرب من مائه استعذبه وسأل عن اسم النهر فذكر واله اسمه، فقال: إذا ً هو نهر جلق"، ولسرقسطة عدة أقاليم أشهر ها إقليم جلق على اسم الرافد. انظر: العذرى: نصوص، ص(٢٤)، ابن سعيد: المغرب، ص(٢٤/٢)، أرسلان، الحلل، ص(١٩/٢).
- (٢) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٥٦)، ابن غالب فرحة الأنفس، ص(٢٨٦)، الحميري: الروض المعطار، ص(٥٠٧).
- (٣) الحامة أو الحمة: العين الجارية التي يستشفي بها المرضى انظر: ياقوت، معجم البلدان، ص (٣٠٦/٢).
  - (٤) العذري: نصوص عن الأندلس، ص(٢٢).
  - (٥) يذكر ابن عذاري نهر كالش باسم نهر كالس. انظر: ابن عذاري: البيان، ص(١٧٢/٢).
- (٦) يذكر العذري أنه في إقليم زيدون أحد أقاليم سرقسطة: «من ناحية مدينة فلوذاه ينفجر نهر شلوقة، ثم يمضي حتى يواقع نهر شلوف » انظر: العذرى، نصوص عن الأندلس، ص(٢٤).
- (٧) دروقة: مدينة من أعمال قلعة أيوب تقع على سفح جبل، وبينها وبين قلعة أيوب ٨٠ ميلاً بناها الأمير محمد لأسرة بني تجيب، انظر: العذى، نصوص عن الأندلس، ص(٤١)، الحميري:

ويصب هذا النهر غربي مدينة سرقسطة(١).

٥-رافد وربه (Huervy)والذي يسمى بلطش أيضاً ويصب في نهر الإبرو عند مدينة سرقسطة (٢٠).

٦-رافد وادي لوب (Guadlob).

ثم يصب نهر إبرو في البحر المتوسط بدلتا واسعة ( $^{(3)}$  حيث ينشطر عند مصبه إلى فر عين بينهما دلتا تسمى جزيرة بودا (Buda) ( $^{(9)}$ .

ويبلغ طول نهر إبرو من منابعه إلى مصبه حوالي ٢٠٤ أميال أي نحو ٣٠٠ كيلومتر (٢) ومما هو جدير بالذكر أن نشير إلى ما قاله ابن خاقان عن نهر سرقسطة في ظل بني هود حيث يقول: «إن المستعين بالله أحمد بن المؤتمن بن هود الجذامي صاحب سرقسطة والثغور ركب نهر سرقسطة يوماً لتفقد بعض معاقله المنتظمة بجيد ساحله وهو نهر غزر ماؤه وراق، وأزرى على نيل مصر ودجلة والعراق، قد اكتنفته البساتين من جانبيه، وألقت ظلالها عليه، فما تكاد عين الشمس أن تنظر إليه، هذا على اتساع عرضه وبعد سطح الماء من أرضه، وقد توسط زورقه زوارق حاشيته توسط البدر للهالة وأحاطت به إحاطة الطفاوة بالغزالة، وقد أعدُّوا من مكايد الصيد ما استخرج ذخائر الماء، وأخاف حتى حوت

<sup>=</sup> الروض المعطار، ص(٦٦).

<sup>(</sup>١) العذرى: المصدر نفسه، ص(٢٢).

<sup>(</sup>٢) العذرى: المصدر نفسه، ص(٢٢)، القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، ص(٥٣٤).

<sup>(</sup>٣) أرسلان: الحلل، ص(١٩٧/٢).

<sup>(</sup>٤) أرسلان: المرجع السابق، ص(1/17-17).

<sup>(°)</sup> الحميري: الروض المعطار، ص(١٥٠) ذكر هذه المنطقة باسم القبيطل وسماها أيضاً بالعسكر وانظر: عن جزيرة بودا: أرسلان: الحلل، ص(٢٧٠/٢).

<sup>(</sup>٦) مؤنس: تاريخ الجغرافية والجغرافيين، ص(٦٣).

السماء، وأهلة الهالات طالعة من الموج في سحاب وقانصة من بنات الماء كل طائرة كالشهاب، فلا ترى إلا صيوداً كصيد الصوارم، وقدود اللهاذم ومعاصم الأبكار النواعم، فقال الوزير أبو الفضل ابن حسداي والطرب قد استهواه وبديع ذلك المرأى استرق هواه:

لله يوم أنيق واضح الغرر كأنما الدهر لما ساء أعتبنا نسير في زورق حف السفين به مدَّ الشراع به شراً على ملك هو الإمام المستعين حولى

مفضض مذهب الآصال والبكر فيه بعتبى وأبدى صفح معتذر من جانبيه بمنظوم ومنتثر بنذ الأوائل في أيامه الأخر علياء مؤتمن في هدى مقتدر ..

ومما سبق يتبين لنا أن منطقة الثغر الأعلى عامة وسرقسطة خاصة تعتمد على الأنهار بشكل كبير لزراعة أراضيها، لاسيما أن مدينة سرقسطة ذاتها مبنية على الأنهار (٢).

## ب-العيون:

وهي المصدر الثاني للمياه في سرقسطة وتعتمد عليها بصورة خاصة المدن والقرى التي تكون بعيدة الموقع عن الأنهار، حتى إن أهل الأندلس كانوا يوصفون بأنهم يونانيون في استنباطهم للمياه (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن خاقان: قلائد العقيان، ص(١٥٨-١٨٦)، الأزدي: علي بن ظافر: بدائع البدائة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة، ١٩٧٠م، ص(٣٦٧-٣٦٨) العمري: ابن فضل الله: مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق احمد زكي باشا، مطبعة دار الكتاب المصرية، القاهرة، ١٣٤٢هـ ١٣٤٤م، ص(٧٦/١).

<sup>(</sup>٢) ويذكر العذري أن مدينة سرقسطة بنيت على خمسة أنهار ومنها نهر الإبرو وجلق وشلون ووربه ويذكر العذري: نصوص الأندلس، ص(٢٢).

<sup>(</sup>٣) ابن غالب: محمد بن أيوب: فرحة الأنفس في تاريخ الأندلس، قطعة نشر ها لطفي عبدالبديع، مجلة

وتتوفر العيون في مدينة سرقسطة في الأماكن التالية:

ا - في إقليم بلشر أحد أقاليم سرقسطة ويقول العذرى في ذلك «عين ينبعث بماء غزير له محبس إذا أحب أهله إطلاقه أطلق، وإذا أحبوا حبسه حبس، قد دبّ و الأولُ على هذا، وأجروه في صخر منقوب يوثق فيه ويطلق منه وعلى رأس ثلاثين ميلاً من مدينة سرقسطة » (۱).

٢-في قرية بلطش بالقرب من سرقسطة بجانب نهر وربه توجد عين بلطش ويذكر لنا العذري: (وقرب بلطش قرية فيها عين يابسة العام كله، فإذا كان أول ليلة من شهر أو غشت انبعث بالماء من تلك الليلة، ومن الغد إلى حد الزوال، فإذا غربت الشمس جف فلا يجري فيها ماء أصلاً إلى تلك الليلة) (٢).

٣-إقليم فنتش (Fuentes) أحد أقاليم سرقسطة، ويذكر لنا العذرى، وجود عين غزيرة المياه تسقي نواحي مدينة نوبة، وتسير مياهها في قنوات مجهزة للري والزارعة بطول عشرين ميلاحتى تصب في نهر إبرو(٣).

## جـ الأمطار:

يعتبر حوض نهر الإبرو من بين أجف مناطق أسبانيا، بسبب إحاطة المرتفعات بمعظم جوانبه وعزلته عن التأثيرات البحرية ووقوعه في ظل مطر جبال البرت<sup>(3)</sup>.

وهناك رياح قطبية تسمى حديثاً ليفانتي (Liveante) تهب من الشمال أو

<sup>=</sup> معهد المخطوطات العربية، المجلد الأول، الجزء الثاني، ربيع الأول ١٣٧٥هـ - ١٩٥٥، ص(٢٨١).

<sup>(</sup>۱) العذرى: نصوص، ص(۲٤).

<sup>(</sup>٢) العذري: المصدر السابق، ص(٢٤).

<sup>(</sup>٣) العذرى: المصدر السابق، ص(٢٤).

<sup>(</sup>٤) السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٤٧).

الشمال الشرقي وتكون في الغالب مصحوبة بسقوط مطر غزير يتحول ذلك على الجبال وتعتبر مصادر مياه هامة لحوض نهر الإبرو وروافده(١).

## ٢ - توفر التربة الصالحة:

اشتهرت مدينة سرقسطة بأراضيها الخضراء البديعة، وذكرنا في السابق أنها مبنية على الأنهار فزاد ذلك في خصوبة أراضيها، ومن أهم تلك الأنهار نهر إبرو الذي يجرى في جنوبي شرقيها وفيه وادي كسبة وافر الخصب كثير الحاصل (٢).

ونتيجة لتوفر التربة الصالحة للإنبات في سرقسطة ازدهرت الزراعة فيها وكثرت محاصليها الزراعية بمختلف أنواعها، ولكثرة الفواكه في أراضيها استعمل أهل سرقسطة الفواكه سماطً للأرض (٣).

## ٣-توفر المناخ الملائم:

يتميز مناخ سرقسطة بما فيها حوض نهر الأبرو بالجفاف لوقوعه في منطقة ظل مطر جبال البرت التي تكون حاجزاً مناخياً فاصلاً وإحاطة المرتفعات بحوض النهر في معظم جوانبه، وبالتالي عزلته عن التأثيرات البحرية (أ) وبالرغم من أن مناخ مدينة سرقسطة ينتمي إلى مناخ البحر المتوسط كان فيه شيء من القارية حيث يتميز مناخ البحر المتوسط بتوسط أمطاره في نصف السنة الشتوى، كما يتميز شتاؤه بالاعتدال وبالسماء المشمسة الساطعة التي يكون لها أثر في

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) السامرائي: المرجع نفسه، ص $(\lambda)$ ، الهامش (٥).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  البستاني: دائرة المعارف،  $ص(\Upsilon)$ ).

<sup>(</sup>٣) الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٤) السامرائي: الثغر الأعلى، ص(٤٧).

نضج الفاكهة(١).

فقد ساعد ذلك المناخ على نمو مختلف أنواع المحاصيل.

٤ ـ توفر العامل البشري:

من أهم مقومات الزراعة توافر العناصر البشرية، فقد سكنت مدينة سرقسطة القبائل العربية وكان معظمها من القبائل اليمنية المشهورة بمعرفة أحوال الزراعة والري فقد اشتهر أهل اليمن من قديم الزمان ببناء السدود لخزن مياه الأمطار واستخدامها في الزراعة (٢).

ومما لاشك فيه أن وجود مثل هذه القبائل اليمنية التي اشتهرت بمعرفتها للزراعة وما يرتبط بها من أعمال كان له دور كبير في ازدهار الزراعة في مدينة سرقسطة وتنوع محاصيلها الزراعية.

وجدير بالذكر أن الثغر الأعلى بصفة عامة هو مجتمع زراعي يعتمد على بعض الحيوانات في حرث الأرض ويستفيد من بعضها الآخر في الأكل والحمل، فكانت تربية الحيوانات في الثغر الأعلى من الأمور المألوفة، حيث تنتشر المراعى الخضراء في بعض مدنه ومنها لا ردة وتطيلة وطرطوشة (٣).

ماجستم الحساين (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) السامرائي: المرجع نفسه، ص(٤٨) الهامش (۲).

<sup>(</sup>۲) جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار العلم للملايين، بيروت، مكتبة النهضة، بغداد، الطبعة الأولى ١٩٦٨م، ص(١٦٠/٧)، مؤنس: رحلة الأندلس، ص(٢٣١).

<sup>(</sup>٣) الحميري: الروض المعطار، ص(١٣٣-٣٩٠).

أهم المحاصيل الزراعية بمدينة سرقسطة:

تشتهر مدينة سرقسطة بزراعة الحبوب، وتعتبر هذه الحبوب من المواد الضرورية التي يخزنها السكان في سراديب خاصة تكون مؤنة لهم عند الحاجة() ومن أهم محاصيلها:

## ١ -القمح والفول والحمص:

حيث يوجد بها القمح من مائة عام، والفول والحمص من عشرين سنة وأكثر (٢) فمن خواص مدينة سرقسطة أنه لا يتسوس فيها شيء من الطعام ولا يعفن من جميع الفواكه والحبوب.

#### ٢ - الزيتون:

يعتبر الزيتون من المحاصيل الزراعية التي يكثر إنتاجها في مدينة سر قسطة (٣).

## ٣-العنب والخوخ والأجاص (الكمثرى).

اشتهر أهالي مدينة سرقسطة بتجفيف الفاكهة ومنها العنب حيث تكثر زراعته في سرقسطة ويتميز بخصائص معينة منها كبر الحجم كما احتفظوا به معلقا لمدة طويلة (٤).

وأيضاً من الفواكه المجففة في سرقسطة الخوخ والكمثرى  $(\circ)$ .

- (١) القزويني: أثار البلاد، ص(٥٤٥).
- (٢) الزهري: الجغرافية، ص(٨٢٩)، المقري: النفح، ص(١٩٧/١).
- (٣) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٥٦)، ياقوت: معجم البلدان، ص(٢٢٧/١).
  - (٤) العذرى: المصدر نفسه، ص(٥٦)، الزهري: الجغرافية، ص(٨٢).
  - (٥) الزهري: المصدر السابق، ص(٨٢)، المقرى: النفح، ص(١٩٧/١).

ماجستم الحساي ( كامل الرسالة ...الصه

# ٤ - التفاح:

تكثر أشجار التفاح في أقاليم سرقسطة ، ولكثرة بساتين التفاح أصبحت هذه الفاكهة رخيصة السعر جداً ، حتى إن أهل سرقسطة في كثير من الأحيان يستعملون الفواكه سماط للأرض لأن ثمنها لا يسد أجور النقل(۱).

وأيضاً كان وسق التفاح يباع بسعر الأرطال اليسيرة من غيره من المحاصيل(٢).

## ٥ - التين والقراسيا:

يكثر إنتاج التين في سرقسطة ويشتهر أهلها بتجفيفه (٣) وأيضاً من فواكه سرقسطة القراسيا (حب الملوك) (٤) وهو من الفواكه المجففة عندهم.

<sup>(</sup>١) الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>۲) الحميري: المصدر نفسه، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٣) الزهري: الجغرافية، ص(٨٢).

<sup>(</sup>٤) المقرى: النفح، ص(١٩٧/١).

## الصناعة:

## ١ ـصناعة النسيج:

اشتهرت مدينة سرقسطة بصناعة المنسوجات، فقد كان سكان سرقسطة غاية في المهارة في صناعاتهم، فيصنعون أقمشة قيمة ذات شهرة عالمية، وهي الثياب المعروفة بالسرقسطية.

وفي ذلك يقول عدد من المؤرخين «ولأهل سرقسطة فضل الحكمة في صنعة السمور (۱) والبراعة فيه بلطف التدبير (يقوم بطرزهابكمالها) منفردة بالنسيج في منوالها ولا تحكى في أفق من الآفاق، وهي الثياب المعروفة النسبة بالسرقسطية » (۲).

ويذكر المقرى نقلاً عن الحجاري في المسهب ، أن السمور الذي يعمل من وبرة الفراء الرفيعة يوجد في البحر المحيط بالأندلس من جهة جزيرة بريطانية، ويجلب لسرقسطة (٣).

تعتبر هذه المنسوجات المعروفة بالثياب السرقسطة من الصناعات التي انفردت بها سرقسطة عن غيرها من مدن الأندلس.

## ٢ - الملح الذرءاني:

يوجد في سرقسطة منجم لملح معدني يسمى بالملح الذرءاني، شديد البياض

<sup>(</sup>۱) حيوان بري يشبه السنور ويمتاز بالجرأة على الإنسان ولا يصاد إلا بالحيل وذلك بأن يدفن له جيفه فيغتال بها ويتخذ منه الفراء، الدميري: كمال الدين: حياة الحيوان الكبرى، المكتبة الإسلامية لصاحبها الحاج رياض الشيخ، ص(٢٤/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: العذرى: نصوص، ص(۲۲)، ابن غالب، فرحة الأنفس، ص(۲۸۷)، ياقوت، معجم البلدان، ص(۲۸۷).

<sup>(</sup>٣) المقرى: النفح، ص(١٩٧/١).

والصفاء(١) ولا يوجد في غيرها من مدن الأندلس.

ويصفه ابن الشباط<sup>(۱)</sup> ويتناول كلمة ذرءاني بالشرح والتحليل فيقول إنها من الذُراة وهو بياض الشيب والمعنى هنا مجازى أي الملح الأبيض، ثم يضيف ولا تقل درءاني بالدال المعجمة ولكن بالذال المنقوطة وهذه الإشارة مهمة، لأن بعض الكتاب كتبها بالدال<sup>(۱)</sup>.

وفي هذا الصدد يذكر لنا العذرى أن: «من أهلها من يقول إن فيها طلسما للحنائش ومنهم من يقول إن أكثر مدينة سرقسطة مبني من الرخام الذي يجلب إليها، وهو رخام رخو، وهو صنف من الملح الذراني الذي لا تقدر الحنائش على دخول موضعه » (3).

#### ٣-الصناعات الخشبية:

تعتبر صناعة السفن من أهم الصناعات الخشبية التي ازدهرت في الأندلس، وتعد طرطوشة من أهم دور الصناعة التي اختصت بالمراكب الكبار المصنوعة من خشب الصنوبر الذي ينمو بجبالها(°).

#### ٤ - المعادن:

توجد في سرقسطة معادن الرصاص والنحاس والتنك والكبريت إلا أنها مهملة لا يستخرج منها إلا القليل<sup>(1)</sup> كما يوجد بها الجص والجير حيث اشتهرت

ماجست الحسان (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٢٢)، ياقوت: معجم البلدان، ص(٣/٠٢٠).

<sup>(</sup>٢) ابن الشباط: وصف الأندلس، ص(١٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧)، المقرى: النفح، ص(١٠٠١)، ابن غالب: فرحة الأنفس، ص(٢٨٧).

<sup>(</sup>٤) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٢٣)، الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٥) الحميري: الروض المعطار، ص(٣٩١).

<sup>(</sup>۱) البستاني: دائرة المعارف، (7/4).

سرقسطة بإنتاجه ولكثرته سميت بالمدينة البيضاء(١).

(۱) الإدريسي: نزهة المشتاق، ص(٤/٢).

# ۵ ٣-التجـــارة:

يذكر ابن خلدون أن التجارة هي «محاولة الكسب بتنمية المال أي بشراء السلع بالرخص وبيعها بالغلاء أيا كانت السلعة من دقيق أو زرع أو حيوان أو قماش وذلك القدر النامي يسمى ربحًا » (١).

#### وتنقسم التجارة إلى قسمين:

#### أ-التجارة الداخلية:

كانت المواصلات البرية في الأندلس لها أثر فعال في النشاط الاقتصادي والتجاري وفي تنمية العلاقات التجارية بين مدينة سرقسطة وغيرها من مدن الأندلس. وكانت معظم الطرق تقريباً تتفرع من مدينة قرطبة، ومن هذه الطرق:

الطريق من مدينة قرطبة إلى مدينة سرقسطة، يقول العذري: «من قرطبة إلى الصخرة إلى بنى ..، إلى أرميش، إلى جيان زيد، إلى كركي، إلى قلعة رباح، إلى أرينش إلى قصر بني عطية، إلى أرطتش، إلى إقليش من شنت برية، إلى ولبة، إلى كونكة، إلى عقبة الهوارين، إلى وادي بني عبدالله، إلى بلاله، إلى تيرول، إلى غرادش، إلى قلمشة، إلى دروقة إلى فحص الحمام، إلى سرقسطة »

وبذلك يوضح لنا العذرى مدى إسهام هذه الطريق في ربط المدن بعضها ببعض وبالتالى مساهمتها الفعالة في نقل التجارة.

ومما لاشك فيه أن التجارة الداخلية الأندلسية ساعدت على إغناء الشعب وحكامه، فمدينة سرقسطة كانت تصدر إلى قرطبة وغيرها من مدن الأندلس، الملح الصافي الملمس الذي يسمى بالملح الذراني، إلى جانب الثياب المعروفة

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: المقدمة، ص(٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٢١).

بالسر قسطية حيث امتاز أهل سر قسطة بأنهم في غاية المهارة في صناعاتهم، فيصنع أقمشة ذات شهرة عالمية تعمر وقتا طويلاً (۱). كذلك السمور الذي يصنع منه الفراء الرفيعة في سر قسطة (۲).

ومن الأمور الهامة في التجارة الداخلية تجارة الرقيق، حيث كان في كل مدينة في الأندلس سوق خاصة بالرقيق وبلغت الأسعار فيها حدا خياليا، ووصلت براعة التجار في خداع المشترين وإغرائهم مدى لا يتصوره العقل، وكان ثمن العبيد البيض يزيد على السود، فكانت الجارية الحسناء من غير صناعة على جمالها بألف دينار وأكثر (٣).

وكما ذكرنا سابقاً أن مدينة سرقسطة كانت من أهم مراكز تجارة الرقيق حيث كانت تصدر ها إلى قرطبة وإلى جميع مدن الأندلس.

وجدير بالذكر كان هناك الرقيق من الصقالبة وطريقه الرئيسي في العالم الإسلامي هو الطريق الذي يبتدئ من شرق ألمانيا إلى إيطاليا وفرنسا ومنها إلى الأندلس<sup>(3)</sup>.

واستطاعت مدينة سرقسطة بحكم موقعها الجغرافي بين الممالك الأسبانية ومجاورتها لدول الفرنجة الشمالية أن تلعب دوراً كبيراً في ترويج التبادل التجاري حيث كانت تصدر الصقالبة إلى قرطبة وغيرها من مدن الأندلس(°).

وأخيراً لا ننسى دور سرقسطة في التبادل الثقافي والحضاري حيث كانت

<sup>(</sup>۱) العذرى: المصدر السابق، ص(۲۲)، ابن غالب: فرحة الأنفس، ص(۲۸۷-۲۸۸).

<sup>(</sup>۲) المقرى: النفح، ص(۱۹۷/۱).

<sup>(</sup>٣) الأصطخري: مسالك الممالك، ص(٣٧)، آدم متز: الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري نقله إلى العربية محمد عبدالهادي أبو ريده، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٣٥٩هـ-١٩٤٠م، ص(٢٦٦/١).

<sup>(</sup>٤) آدم متز: المرجع السابق، ص(٢٦٨/١).

<sup>(</sup>٥) محمد رضا: الثغر الأعلى، ص (٣٨٧/٢).

تحتل مكانة كبيرة في تكاملها الاقتصادي والعلمي إضافة أنها كانت تنعم بالاستقلال السياسي، وخاصة في عهد بني هود حيث كانت مهبط الفرسان النصارى من كل جنس حيث كانوا يجدون ساحة رحبة في بلاط بني هود الباذخ، وأيضاً كانت مركزاً لأشعار الفروسية والشعر الغنائي، الذي كان ينتشر في أرجاء قطلونية وأرجوان ونافار، ومنها كانت تنتقل المقطوعات الغنائية الأندلسية إلى المجتمعات النصرانية المجاورة، فتؤثر في الملاحم والأناشيد القومية().

# ب-التجارة الخارجية:

قد وجد ارتباط بين علاقات سرقسطة الاقتصادية الخارجية التجارية وبين القوى البحرية، فسيطرت مدينة سرقسطة على جزء كبير من حوض البحر المتوسط الذي تطلّ عليه أغلب الموانىء الأندلسية، ساعد ذلك على سهولة الاتصال بين هذه الموانئ الأندلسية وغيرها من موانئ البحر المتوسط، وقد ترتب على ذلك نشاط حركة التجارة الخارجية في تغريها الكبيرين طركونة وطرطوشة (۱).

وكانت طرطوشة من أهم المراكز التجارية وأشهرها، فارتبط كثير من الأغنياء في طرطوشة بعلاقات تجارية مع الأسواق التجارية الدولية الكبرى وأصبحت تجارة بيزنطة والبندقية وجنوه تباع في أسواق قرطبة وسرقسطة وباقي أسواق الأندلس وبلاد المغرب<sup>(7)</sup>.

وكان ميناء طرطوشة مركزاً للأسطول السرقسطي الذي عن طريقه تصدر منتجاتها الزراعية: الفواكه التي كان لها فضل على سائر فواكه الأندلس مثل التفاح حيث تكثر أشجاره في أقاليم

<sup>(</sup>١) عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) عنان: المرجع السابق، ص(٢٩٦)، محمد رضا: الثغر الأعلى، ص(٢/٥٨٦).

<sup>(</sup> $^{7}$ ) محمد رضا: المرجع السابق،  $^{7}$ ( $^{7}$ ).

سرقسطة(١).

ومن الصادرات الصناعية: الثياب السرقسطية فقد حظيت صناعة المنسوجات في سرقسطة بنصيب كبير في تجارة الصادرات<sup>(۲)</sup>.

كذلك از دهرت صناعة السفن في طرطوشة لتوفر الأخشاب اللازمة لها(").

أما عن ما تستورده سرقسطة فهو الرقيق الذي نشطت حركة تجارته في القرن الرابع الهجري والذي كان يمر في غالبيته عن طريق الثغر الأعلى القريب محود الفرنجة حيث ظلت فردان مركز ًا لتجارة الخصيان مع مسلمي الثغر الأعلى (٤).

وأيضاً تستورد سرقسطة من مصر مجموعة من السلع المختلفة التي اشتهرت مصر بصناعتها واستوردت الكماليات من بلاد الهند عن طريق مصر ثم إلى ميناء الإسكندرية ومنها إلى طرطوشة(٥).

وقد ترتب على حركة التصدير والاستيراد انتعاش لموارد سرقسطة الاقتصادية وخاصة في عهد ملوك الطوائف إذ كان ملوك سرقسطة (بنو هود) يجنون من وراء ذلك أرباحاً طائلة، سواء من المكوس أو الوساطة التجارية، فقد كانوا من أغنى ملوك عصر هم<sup>(1)</sup>.

ومما هو جدير بالذكر أن بني هود استطاعوا بهذه الأموال الوفيرة أن

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) ياقوت: معجم البلدان، ص(٢٤٠/٣)، الحميري: الروض المعطار، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٢) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٢٢).

<sup>(</sup>٣) الحميري: المصدر السابق، ص(٣٩١).

<sup>(</sup>٤) ارشيبالد لويس: القوى البحرية والتجارية في حوض البحر المتوسط، ترجمة أحمد محمد عيسى، مراجعة محمد شفيق غربال، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٠م، ص(٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) محمد رضا: الثغر الأعلى، ص(٣٨٨/٢).

<sup>(</sup>٦) عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٦).

يجتذبوا الفرسان والمرتزقة النصارى لخدمة سياستهم، كما أنهم استطاعوا بدفع الإتاوات للملوك النصارى أن يتقوا عدوانهم أطول وقت ممكن ومن ثم فقد لبثت سرقسطة عصراً طويلاً بمنجاة من تلك الغزوات المخربة(١).

ومن الأمور المتعلقة بالحياة الاقتصادية (العملة) فلابد أن نشير إلى العملة في سرقسطة ففي أوائل القرن الرابع الهجري العاشر الميلادي سك الخليفة عبدالرحمن الناصر ديناراً أندلسيا على قاعدة من الذهب لا الفضة التي جرى الأخذ بها كقاعدة للنقد في أو اخر أيام القوط الغربيين وأوائل حكم المسلمين وانتشر الدينار الذهبي في الشرق (٢).

كما عهد الناصر إلى أحد كبار موظفيه بالإشراف على دار السكة وعرف بالسم صاحب السكة وغدت خطة السكة بعد ذلك من الخطط الهامة والرفيعة في الدولة وأصبح اسم صاحب السكة يضرب على العملة مع اسم ولقب الخليفة وأحياناً يضرب اسم الحاجب وكذلك اسم ولي العهد، وبقي الحال على ذلك حتى سقوط الخلافة.

وعلى غرار الطراز الأموي الأندلسي سك بنو هود دنانير هم، حيث حرص ملوك بني هود على تسجيل اسم الخليفة الأموي إضافة إلى تسجيل أسمائهم وألقابهم، مع التركيز على تسجيل عبارة (ابن هود) في وجه النقود<sup>(7)</sup>.

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) عنان: المرجع السابق، ص(٢٩٦).

<sup>(</sup>۲) ارشيبالد: القوى البحرية، ص(۲٦١).

<sup>(</sup>۳) ابن عذاري: البيان، ص (۱۹۸/۲).

<sup>(</sup>٤) ابن حيان: المقتبس، تحقيق الحجي، ص(٤١-٤٣-١٨٧)، اب عذاري: البيان، ص(٢٤٣/٢).

<sup>(°)</sup> ابن حيان: المصدر السابق، ص(٧٢-١٧٠)، ابن عذاري: المصدر السابق، ص(١٩٨/٢-٢١٥). ٢٥٢).

<sup>.</sup>www.islamiccoins الانترنت:

# نموذج للعملة التي سكت في سرقسطة في عهد بني تجيب وبني هود:

| الهامش                   | ظهر القطعة                 | وجه القطعة                 |
|--------------------------|----------------------------|----------------------------|
| بسم الله ضرب هذا الدينار | الحاجب                     | لا إله إلا                 |
| بسر سطة سنة ٤٢٣ هـ وقد   | الإمام هشام                | الله وحده                  |
| أضيف اسم حاكم سرقسطة     | أمير المؤمنين المعتد بالله | لا ريكله                   |
|                          | منذر                       | محمد رضا: الثغر الأعلى،    |
|                          |                            | ص(۲/٥/٢).                  |
| بسم الله ضرب هذا الدينار | لله                        | لا إله إلا                 |
| بسر سطة سنة ٤٣٦هـ في عهد | المستعين                   | الله وحده                  |
| سليمان المستعين.         | الإمام هشام أمير المؤمنين  | لا شريك له                 |
|                          | المؤيد بالله               | الانترنت: www.islamiccoins |

# المبحث الثاني: الحياة الاجتماعية

# ا عناصر السكان:

#### - العرب:

كان اليمنيون الذين استقروا في مدينة سرقسطة يمثلون الغالبية بين قبائل العرب التي نزلت سرقسطة فكانت منطقة الثغر الأعلى هي الناحية الرئيسة التي استقر بها التجيبيون بالأندلس حيث نزلوا في قلعة أيوب ودروقة وسرقسطة وغيرها من مدن الثغر الأعلى (۱).

وكان التجيبيون في سرقسطة يسيطرون عليها ويلعبون دوراً مؤثراً في أحوالها السياسية حتى نهاية عصر الخلافة الأموية في الأندلس<sup>(۱)</sup>.

ومن القبائل اليمنية التي استقرت بسرقسطة قبيلة عذرة التي منها بنو فوارتش (") وأيضاً قبيلة الأنصار « الأوس والخزرج » الذين دخلوا الأندلس بقيادة أحفاد سعد بن عبادة ومنهم الحسين بن يحي بن سعد بن عبادة الذي استقر في « قربلان »(3) قرب سرقسطة (6) وقبيلة غافق التي التحق بعض منها بجيش موسى بن نصير واستوطنوا سرقسطة (1) وقبيلة مراد، فتشير المصادر إلى انتشار أعداد

- (١) ابن حزم: جمهرة أنساب العرب، ص(٥٠٠).
- (۲) ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(۱۲۳-۱۲۶)، العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(۲۱-۱۲۶). من (۲۱-۱۲۶).
  - (۳) ابن الآبار: التكملة، ص(1/07)، ابن حزم/الجمهرة، ص(500).
- (٤) يذكرها الحميري في الروض المعطار، (قربليان). انظر: الحميري: المصدر نفسه، ص(١٥١).
  - (٥) ابن حزم: الجمهرة، ص(٣٦٥)، المقرى: النفح، ص(٢٩٤/١).
- (٦) من سلالتهم أبو عبدالله بن أبي الخصال الكاتب الذي استوطن سرقسطة، انظر: ابن الآبار، التكملة، ص(١٩٩١-٢٠٠).

كثيرة من هذه القبيلة في سرقسطة (١). ومن القبائل اليمنية التي أقام بعض أفرادها في مدينة سرقسطة قبيلة الأزد(٢) وقبيلة حجر(٣) وقبيلة جهينة، حيث استقرت هذه القبيلة عند هيج الربض(٤).

و هناك أيضاً عدد من القبائل اليمنية استوطنت سر قسطة و هي قبيلة معافر ( $^{\circ}$ ) وقبيلة حضر موت ( $^{\circ}$ ) وقبيلة كلب ( $^{\circ}$ ).

أما طالعة بلج بن بشر فلم تشر المصادر إلا إلى جند حمص الذين كانوا يعدون من أجناد اليمن، ومنهم حضرموت التي تفرعت منها قبيلة الصدف واستقرت في سرقسطة وتطيلة (^).

ولم تذكر المصادر عن عرب الشمال أو القيسية المستقرين في سرقسطة سوى بعض أفراد قلائل من قبائل قريش وهذيل وبني زهرة، وبني عبدالدار وقيس وبني كنانة (٩).

مما سبق يتبين لنا أن معظم العرب الذين تكون منهم المجتمع في سرقسطة كانوا من العرب اليمنية.

- (١) ابن الفرضى: تاريخ العلماء، ص(١/١ ٣٤).
  - (٢) ابن الفرضى: المصدر نفسه، ص(٦٧/٢).
- (٣) ابن الفرضي: المصدر السابق، ص(١٩/٢).
- (٤) ابن الفرضي: المصدر السابق، ص(١٠/١).
  - (٥) ابن الفرضي: المصدر السابق، ص(٧/١).
  - (٦) ابن الفرضي: المصدر السابق، ص(٢١٣/١).
    - (٧) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٢٥).
- (A) من مشاهیرها محمد بن سلمة بن حبیب بن قاسم، انظر: ابن الفرضي، تاریخ العلماء، ص(۱٤/۲).
- (۹) ابن الفرضي: المصدر السابق، ص(۱۳٦/۱)، ص(۱۰۵-۲۰۹)، الضبي، بغية الملتمس، ص(۲۷۱)، ابن حزم، الجمهرة، ص(۱۲۲-۱۲۷)، ابن الآبار: الحلة السيراء، ص(۲۷۱).

ويلاحظ أن جميع العرب الذين دخلوا شبه الجزيرة الأيبيرية، دخلوها رجالا بدون نساء، ثم اتخذوا النساء من أهل البلاد، وتوسعوا في ذلك، فكثرت نساؤهم وكثر عيالهم أيضاً (١).

وقد كان العرب، رغم ما اتصفوا به من العنف في خصوماتهم بينهم ورغم اعتزازهم بأصولهم العربية فقد كانوا يحسنون العشرة بعيدين -كأفراد أو جماعات صغيرة - عن نزعات السيادة والتعالي التي تمسك بها من سبقهم من الرومان والقوط فلم يكونوا سادة أو حكاما بقدر ما كانوا مساكنين أو معايشين، فأمن إليهم الناس وأقبلوا عليهم (٢).

#### - البربر:

كان تيار هجرة البربر واستقرار هم متصلاً، بحكم الجوار أولاً، وبحكم الجاذبية الخاصة التي كانت لشبه الجزيرة الأندلسية على بربر الشمال الأفريقي ثانياً، ولأسباب سياسية ثالثاً (٣) وقد زودنا ابن خلدون بأسماء قبائل أربعة كان يتألف منها جيش طارق الذي دخل الأندلس، وهي مطغرة، ومديونة، ومكناسة، وهوارة، وكلها متفرعة من زناته(٤).

ثم يضيف ابن حزم قائمة بقبائل أخرى وفدت إلى الأندلس وهي مغيلة و ملز و زة و نفز ة، و أو ربة، و مصمودة (٥).

ومن خلال در استنا لما أورده ابن حزم من معلومات غاية في الأهمية، عن

<sup>(</sup>۱) حسين مؤنس: فجر الأندلس، دار المناهل، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م، ص(٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) مؤنس: المرجع السابق، ص(٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) مؤنس: المرجع السابق، ص(٢٤).

<sup>(</sup>٤) ابن خلدون: العبر، ص(١/٦).

<sup>(</sup>٥) ابن حزم: الجمهرة، ص(٩٩٨-٥٠١).

منازل البربر في الأندلس، اتضح لنا أنه كان يحيط بحوض نهر الإبرو مجموعات من قبائل البربر، شكلت تلك البيوتات الهامة لهم بالثغر الأعلى ودام نفوذهم على تلك المناطق وورثوها في الأعقاب().

ومن أهم قبائل البربر التي استقرت في سرقسطة، بنو صنهاجة، حيث استقروا بالقرب من قوس سرينغو، وهي ضاحية من ضواحي سرقسطة (٢).

وأيضاً بعض من قبيلة زناتة حيث استقروا في المكان المسمى (عقبة مليلة)

(7) ومما هو جدير بالذكر أن العرب في سرقسطة كانوا أكثر من البربر، ويؤكد لنا ذلك، أنه عندما ثار البربر على العرب في الأندلس في شمالها وجنوبها، بسبب استئثار العرب بالأراضي الخصبة دون البربر، كان البربر ينتظرون فرصة مواتية فيثبون على العرب، وسنحت لهم الفرصة، عندما بلغهم ظهور بربر العدوة على عربها وأهل الطاعة فوثبوا في أقطار الأندلس، وأخرجوا عرب جليقية وقتلوهم، وأخرجوا عرب أسترقه والمدائن التي خلف الدروب فلم يرع ابن قطن (4) إلا فلهم قد قدم عليه وانضم عرب الأطراف كلها إلى وسط الأندلس، إلا ما كان من عرب سرقسطة وثغرهم فإنهم كانوا أكثر من البربر فلم يهج عليهم البربر (6).

وكان لهؤلاء البربر أثر عظيم في انتشار الإسلام في الأندلس، لقربهم من حيث المزاج والطبع، من العرب ومنهم قبيلة زناتة فكانوا أقرب للعرب وأشبه بهم

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن حزم: المصدر السابق، ص(۹۸ کـ ۱ - ۵۰۱).

<sup>(</sup>۲) محمد رضا: الثغر الأعلى، ص(٣٩٨/٣)، نقلاً عن: ٣٩٣ (٣٩٨/٣)، نقلاً عن: Cesar Dubler: op.cit.p. ١٩٣

<sup>(</sup>٣) العذرى: نصوص، ص(٥٥-٥٦).

<sup>(</sup>٤) ابن قطن: هو عبدالملك بن قطن الفهري، تولى أمر الأندلس مرتين، الأولى عام ١١٤هـ، والثانية ١٢٢هـ في الفترة ما بين (٩٢هـ)، وهو ما يعرف بعصر الولاة، انظر: ابن عذاري: البيان، ص(٢٨/٢-٣٠).

<sup>(°)</sup> مؤلف مجهول: أخبار مجموعة، ص(٣٨)، ابن عذارى: البيان، ص(٣٠/٢)، عبدالعزيز سالم، تاريخ المسلمين، ص(٢٤١).

# من الصنهاجيين(١).

#### - المولدون والمستعربون:

كان الإيبيريون الرومان شعباً مسالماً مجداً حسن العشرة، لم يلبث أن أنس إلى العرب وأنسو إليه، وارتبط الكثيرون من العرب والبربر بعلاقات مصاهرة مع أهل البلاد وعاشوا معهم متجاورين متساوين، وعن طريق هذا التجاور انتشر الإسلام بين أهل شبه الجزيرة الإيبيرية. فلما بدأ أهل البلاد يدخلون في الإسلام أطلق على من أسلموا منهم المسالمة، ثم أطلق على أولادهم الذين نشأوا على الإسلام اسم المولدين (۱).

ولم يكن هناك فرق في الأحوال بين المسالمة والمولدين والمسلمين الفاتحين عرباً وبربراً فقد كان الذمي إذا أسلم انتقل إلى وضع المسلمين دون تفريق أو تمييز، فأصبح غير المسلمين كلهم أهل ذمة دون تمييز ومن أسلم منهم دخل المجموعة الإسلامية وتلاشى كل شيء يتصل بأصله أله فكان منهم العبيد ورقيق الأرض والزراع وأهل المدن بشتى صنوفهم الأشراف والأوساط وأهل الأسواق، وكان فيهمموال وغير موال فتساووا جميعاً في رحاب الإسلام واحتفظ بعض هؤلاء المولدين بعد إسلامهم بأسمائهم القديمة، وظلوا يعرفون بها مثل بني قسي في تطيلة والثغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والمية والثغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والتغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والتغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والشه المية والشغر الأعلى في عهد بني أمية أنها أله المية والمية والشه المية والشه المية والشه المية والشه والشه المية والشه المية والشه المية والشه المية والشه المية والشه والمية والشه المية والشه والشه والشه المية والشه والمية والشه والشه والشه المية والشه والشه والشه والمية والمية والشه والمية و

<sup>(</sup>١) مؤنس: فجر الأندلس، ص(٤٣١-٤٣٢).

<sup>(</sup>٢) مؤنس: المرجع السابق، ص(٤٥٧-٤٥٩-٤٦)، لطفي عبدالبديع: الإسلام في اسبانيا، ص(٢٤-٢٦).

<sup>(</sup>٣) مؤنس: فجر الأندلس، ص(٤٦٤)، عبدالعزيز سالم: تاريخ المسلمين، ص(١٢٧).

<sup>(</sup>٤) مؤنس: المرجع نفسه، ص(٤٦٥)، سالم المرجع نفسه، ص(١٢٨-١٢٩)، ولمزيد من التفاصيل عن المولدين في الأندلس انظر: محمد عبده حتاملة: جيل المولدين في المغرب والأندلس ودور هم في الفتح وأثر هم في الحياة العامة، المكتبة الوطنية، عمان، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م، ص(١٠٤) وما بعدها.

وذكر ابن حزم أن قسياً كان قومساً (۱) بالثغر الأعلى في أيام القوط فلما افتتح المسلمون الأندلس لحق (قسى) بالشام وأسلم على يدي الخليفة الوليد بن عبدالملك فكان ينتمي إلى و لائه، لذلك كان بنو قسي في أول أمر هم إذا وقعت العصبية بين المضرية واليمنية يكونون في جملة المضرية (۱).

وتعتبر أسرة بني قسي من أكبر الأسر المولدة بالثغر الأعلى منذ القرن الثاني الهجري حتى أوائل القرن الرابع، وقد تعاقب بنو قسي على رئاسة الثغر الأعلى واستقرت في مدينة تطيلة، ثم توسعت وسيطرت على سرقسطة وغيرها من مدن الثغر الأعلى "ثم بدأ الدور السياسي لأسرة بني قسي يضعف بعد سنة ١٣١٨هـ ٤٢٤م وذلك نتيجة الانشقاق العائلي بها ومقتل معظم زعمائها، ومقاومة أسرة بني تجيب لها بشدة، بجانب نزاعها مع أسرة بني الطويل وجهادها لنصارى الشمال وأخيرا أ إخراج الخليفة عبدالرحمن الناصر لجميع أسرة بني قسي من الثغر الأعلى إلى قرطبة في سنة ٣١٢هـ (١٠).

كما ورثت أسرة بني الطويل أسرة بني عمروس في حكم مدينة وشقة ونواحيها عندما ثار محمد بن عبدالملك الطويل على مسعود بن عمروس، وقتله عام ٢٧٧هـ وتغلب على وشقة ونواحيها، واستقرت هذه الأسرة في وشقة ونواحيها حتى نهاية عصر الخلافة(٥).

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) قومس: وهي كلمة مشتقة من اللاتينية Comes، وهو الكونت الذي يقطع منطقة، وهو ما بين الدوق أوالوالي consul- والبارون Baron، انظر: أشباخ: تاريخ الأندلس، ص(١٢٧).

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: الجمهرة، ص(٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٣٦-٣٧).

<sup>(</sup>٤) ابن القوطية: تاريخ افتتاح الأندلس، ص(١٢٤).

<sup>(</sup>٥) العذرى: نصوص عن الأندلس، ص(٦٢-٧٣).

#### - المستعربون (Mozarabes):

أطلق المسلمون على العناصر الأصيلة التي حافظت على دينها القديم مسمى نصارى، على أنهم أطلقوا عليهم -كذلك- مسميات أخرى من هذه المسميات (المستعربون، بفتح الراء) (۱). يطلق لفظ المستعربين على نصارى الأسبان الذين كانوا يعاشرون المسلمين ويتكلمون العربية مع احتفاظهم بدينهم ولذلك عرفوا بالمستعربين (۱).

وكان العرب يسمونهم بعجم الذمة، أما من كان لهم عهد منهم فقد سموا بالمعاهدين<sup>(7)</sup>. وقد تمتع المستعربون بالثغر الأعلى بكافة حقوقهم فكانوا يؤدون شعائر هم الدينية دون أن يتعرضوا لضغط من قبل الحكومة الإسلامية، فقد ترك العرب للجماعات النصر انية نظامها المدني الذي كان جاريا أيام القوط، وهو نظام مدني وإداري أيضاً يتصل بجميع أمور نصارى الذمة، فيقوم القائمون به بجمع ضرائبهم ويؤدونها إلى بيت المال نيابة عنهم ويعينون القضاة الذين يفصلون في مناز عاتهم بحسب القانون القوطي ويشرفون على كنائسهم، ويتولون أمور قساوستها، أما في القضايا التي بين المسلمين وغير المسلمين، فكان ينظر فيها قضاة المسلمين ويحكمون فيها بشريعة الإسلام<sup>(3)</sup>.

وقد ألف المستعربون في الثغر الأعلى جزءاً مهما من السكان، وكان الأخوان فوتو (voto) وفيلكس (Felix) من أغنياء النصارى في سرقسطة، فلما رأيا تكاثر المسلمين في هذه الناحية وانتشار الإسلام بين أهلها باعا ممتلكاتهما

<sup>(</sup>۱) عبادة كحيلة: تاريخ النصارى في الأندلس، مكتبة الجيزة العامة، ١٤١٤هـ- ١٩٩٣م، ص(٧٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سالم: تاريخ المسلمين، ص(١٣٠)، لطفي عبدالبديع الإسلام في أسبانيا، ص(٢٧).

<sup>(</sup>٣) سالم: المرجع السابق، ص(١٣٠).

<sup>(</sup>٤) مؤنس: فجر الأندلس، ص(٤٧٩-٤٨١).

وفرقاها على الفقراء، ومضيا إلى جبل أورويل حيث انشآ "ديرپينيا"، مما يدلنا على أن المسلمين حينما نزلوا هذه الناحية لم يستولوا على ما بيد أهلها النصارى من الأملاك، بل تركوهم على حالهم، حيث صالحت سرقسطة على نفسها بشروط طيبة ضمنت لأهلها الحرية في كل شيء، وقصة هذين الأخوين ترينا كيف كانت عناصر المقاومة النصرانية تتكون في بطء منذ أوائل الحكم الإسلامي، وتدل كذلك على أن المسلمين تركوا النصارى من أهل البلاد في الثغر الأعلى أحراراً في إنشاء ما يريدون من الأديرة (١).

واحتل المستعربون حيا خاصا بهم لكنائسهم في سرقسطة، ويقع في الشمال الغربي فيها<sup>(۱)</sup> ومما يدل أيضاً على حرية النصارى في ممارسة شعائر هم الدينية، أنهم كانوا يقرعون نواقيسهم، رغم ما كان يسببه هذا من إزعاج المسلمين وإثارة بعض المتعصبين منهم عليهم<sup>(۱)</sup> فهذا يدل على تسامح المسلمين وتركهم النصارى يمارسون شعائر هم الدينية في حرية تامة وقد نظم ابن حزم أبياتاً ذكر فيها قرع النواقيس و منها:

أتبتني وهلال مطلع قبيل قرع النصارى للنواقيس(٤)

وقد كان دور المستعربين وهم عنصر فعال في الحياة الأندلسية من العوامل الهامة في نقل الحضارة العربية إلى أسبانيا<sup>(٥)</sup>.

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) مؤنس: المرجع السابق، ص(٥٣٥-٥٣٤).

<sup>(</sup>۲) سالم: تاریخ المسلمین، ص(۱۳۱)، کحیلة: تاریخ النصاری، ص(۱۰۰)، بلباس: المدن الاسبانیة الإسلامیة، ص((7.1)).

<sup>(</sup>٣) سالم: المرجع السابق، ص(١٣١).

<sup>(</sup>٤) ابن حزم: طوق الحمامة، (2)

<sup>(</sup>٥) لطفي عبدالبديع: الإسلام في اسبانيا، ص(٣٠).

# - اليه ود:

تمتع اليهود بتسامح كبير من جانب العرب، وذلك لوقوف اليهود إلى جانب المسلمين أثناء الفتح، فكانوا يدلونهم على عورات البلاد وثغرات الأسوار وما إلى ذلك وكان من الطبيعي أن يكافئهم المسلمون على ذلك فاتخذوا منهم حرساً لما يفتحونه من البلاد إلى جانب الحرس الإسلامي(). وقد لقى اليهود بعد ذلك تسامحاً مطلقاً من العرب سواء خلال عصر الولاة أو ما بعده، فكانت لهم بيعهم ورجال دينهم ().

ولقد كان الأندلس والثغر الأعلى بصفة خاصة جذَّة اليهود خلال العصور الوسطى كلها، فيقول بنيامين التطيلي عن رحلته عندما رحل عن مدينة سرقسطة أن عدد اليهود بها في القرن الرابع الهجري، العاشر الميلادي، بلغ أكثر من خمسة آلاف وكان لهم اثنتا عشرة كنيسة، ونبغوا في ضروب الصناعة كالصباغة والنسيج ".

وركب بنيامين النهر إلى طرطوشة، فوجد بها مناحيم بن سرون الطرطوشي الشهير واضع أول قاموس للغة العبرية، ثم وصل إلى مدينة طركونة وكان يقال لها مدينة اليهود لكثرتهم فيها، ثم وصل إلى برشلونة فوجد بها طائفة من اليهود وجماعة من العلماء<sup>(3)</sup>.

وجدير بالذكر أن اليهود قد بلغوا مكانة رفيعة من التقدم العلمي في الثغر الأعلى عامة وسرقسطة خاصة، وسيأتي الحديث عن العلماء اليهود الذين نبغوا

<sup>(</sup>۱) ابن الخطيب: الإحاطة، ص(۱۰۱)، مؤنس: فجر الأندلس، ص(٤٤).

<sup>(</sup>٢) مؤنس: المرجع السابق، ص(٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) بنيامين التطيلي: رحلة بنيامين، تحقيق عزرا حداد، المطبعة الشرقية، بغداد، الطبعة الأولى، ١٣٦٤هـ ١٩٤٥م، ص(٤٩).

<sup>(</sup>٤) بنيامين التطيلي: المصدر سابق، ص(93-0).

في سرقسطة فيما بعد.

كما بلغ بعض اليهود مبلغ الوزارة، ونظر إليهم المسلمون بعين التقدير والاحترام حتى أصبح الأندلس والثغر الأعلى موئل اليهود، بل إن حركة بعث اللغة العبرية والأدب العبري بدأت في الثغر الأعلى على يد مناحيم بن سرون الطرطوشي، ونشأت ونمت بين أظهر المسلمين وتحت أعينهم، ولقد استعرب اليهود منذ زمن مبكر، فأخذوا لغة العرب وملابسهم واندر جوا في غمار هم(۱).

وقد اتخذ اليهود في مدينة سرقسطة حيا خاصاً بهم، ويقع في الجانب الجنوبي الشرقي لسور المدينة (٢).

كذلك ينبغي ان نضيف إلى العناصر السابقة عنصراً آخر لعب دوراً كبيراً في الحياة الأندلسية وهو عنصر الرقيق من الصقالبة، الذين جلبوا من أوربا من صغرهم، ثم ربوا تربية عسكرية إسلامية، وانخرطوا في وظائف القصر والجيش حتى صاروا قوة لها خطرها في الدولة الأموية بالأندلس<sup>(٣)</sup>.

ومما سبق يتبين لنا أن المجتمع الأندلسي يتألف من مجموعة من العناصر غير المتجانسة تتشكل من العرب والبربر والمولدين واليهود والصقالبة، بالإضافة إلى أهل البلاد الأصليين الذين كانوا يمثلون الغالبية العظمى فيها.

<sup>(</sup>١) مؤنس: فجر الأندلس، ص(٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) بلباس: المدن الإسبانية الإسلامية، ص(٣١٦).

<sup>(</sup>٣) أحمد مختار العبادي: الإسلام في أرض الأندلس، مجلة عالم الفكر، العدد الثاني، المجلد العاشر، الكويت، ١٩٧٩م، ص(٦٠).

# ى ٢-طبقات المجتمع:

#### - الطبقة الخاصة:

وتتكون من العناصر العربية والبيوتات الكبيرة من المولدين، وتحظى هذه الطبقة بالرئاسة والشرف وتقتني الضياع الواسعة والأراضي الخصبة والثروات الوفيرة وتتوفر لديها الثقافة الرفيعة والمعرفة التي تؤهلها لتولي المناصب العليا، كما يدخل فيها القضاة وكبار الكتاب والفقهاء والعلماء والتجار وكبار الملاك، وقد تمتعت هذه الطبقة بدخل مرتفع وبوضع اقتصادي واجتماعي مرموق خاصة منذ قيام دويلات الطوائف(۱).

وتتمثل هذه الطبقة في أسرتين عربيتين استطاعت أن تتولى الزعامة في سرقسطة وهي أسرة بني تجيب وأسرة بني هود.

ولا ننسى دور الأسر المولدة مثل بنو قسى وبني الطويل التي ظهرت في الثغر الأعلى عامة وسرقسطة فكانت ذات جاه ونفوذ وعصبية قوية وكان لها تأثير في التاريخ السياسي الأموي بصفة عامة وتاريخ منطقة الثغر الأعلى خاصة (٢).

#### - الطبقة العامة:

وتمثل هذه الطبقة الغالبية العظمى من السكان وتشتمل على الطبقة الوسطى والسفلى، وتتكون من أصحاب المهن والحرف والتجار والمزار عين وجميع

<sup>(</sup>۱) صلاح خالص: إشبيلية القرن الخامس الهجري، دار الثقافة، بيروت، ١٩٦٥م، ص(٣٩، ٤٠)، كمال السيد: تاريخ بلنسية، ص(٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) لتفاصيل أكثر عن الأسر المولدة التي ظهرت في الثغر الأعلى انظر: كمال السيد أبو مصطفى، بحوث في تاريخ وحضارة الأندلس في العصر الإسلامي، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، ١٩٩٣م، ص(٤٥-٧٥).

الوظائف المدينة الأقل أهمية (١) وتتمثل هذه الطبقة في مجموعة من العناصر غير متجانسة من العرب والبربر والمولدين والمستعربين واليهود حيث سكن كل من اليهود والمستعربين في أحيائهم الخاصة في سرقسطة (٢).

#### - طبقة العبيد:

لقد كون العبيد طبقة هامة في المجتمع الأندلسي، فكان لها دور ها الخطير في مساندة الأرستقر اطية وتمكين نفوذها(").

ووجد في سرقسطة أسواق للرقيق، وذلك لوقوعها على الطرق التجارية للرقيق القادم من بلاد الصقالبة والفرنجة (٤) وجنى عدد كبير من الناس أرباحاً عظيمة من هذه التجارة.

كما احتوت أسواق الرقيق في سرقسطة على مختلف أجناس الرقيق من السودان والأماكن الأخرى في إفريقيا، بجانب الرقيق البيض من الصقالبة من أوربا الشرقية والغربية، والرقيق من نصارى الشمال الأندلسي<sup>(٥)</sup> وقد كانوا يشتغلون بالأعمال المنزلية وغيرها.

وعلى سبيل المثال كان بعض الذكور الصقالبة يخصون ليخدموا مع الحريم في القصور والمنيات والمنازل(٢).

<sup>(</sup>١) خالص: إشبيلية في القرن الخامس، ص(٥٣)، محمد رضا: الثغر الأعلى، ص(٢١٣/٣).

<sup>(</sup>٢) محمد رضا: المرجع السابق، ص(٧٠-٢٢).

<sup>(</sup>٣) خالص: إشبيلية في القرن الخامس، ص(٧٠-٢٢).

<sup>(</sup>٤) العبادي: الصقالبة في أسبانيا، المعهد المصري، مدريد، ١٩٥٣م، ص(٨-٩)، آدم متز: الحضارة الإسلامية، ص(1/4/7).

<sup>(</sup>٥) العبادي: الصقالبة، ص(٩).

<sup>(</sup>٦) العبادي: المرجع نفسه،  $\omega(9)$ .

- المرتزقة النصارى:

استعان بعض أمراء سرقسطة بالجند المرتزقة ،وكان منهم المنذر بن يحي التجيبي<sup>(۱)</sup> كذلك اعتمد بنو هود -ملوك سرقسطة- في عصر دول الطوائف على الجند النصارى في حماية ملكهم<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن عذاري: البيان، ص(١٢٦/٣-١٢٧)، عنان: دول الطوائف، ص(٢٦٦-٢٦٧).

<sup>(</sup>۲) ابن عذاري: المصدر نفسه، (774/7-777)، عنان: دول الطوائف، (790).

# الهم مظاهر الحياة الاجتماعية:

#### ـ النظافة:

شعب الأنداس شعب شديد العناية بالنظافة في ملبسهم ومفرشهم، وفي هذا الصدد يقول أحد المؤرخين: «وأهل الأنداس أشد خلق الله اعتناء بنظافة ما يلبسون وما يفرشون، وغير ذلك مما يتعلق بهم، وفيهم من لا يكون عنده إلا ما يقوته يومه فيطويه صائماً ويبتاع صابوناً يغسل به ثيابه، ولا يظهر فيها ساعة على حالة تنبو العين عنها »(۱) كما عُرف عنهم حسن تدبير هم وبعدهم عن الإسراف والتبذير (۲).

#### - الأعياد والاحتفالات:

كانت الأعياد بالأندلس كثيرة ومتنوعة، فهناك أعياد دينية شاركت فيها الأندلس العالم الإسلامي كدولة إسلامية مثل عيدي الفطر والأضحى غير أن هناك أعيادًا لها طابع ذاتي مستقل انفردت بها الأندلس بحكم البيئة المحلية والموقع الجغرافي الأوربي الذي تميزت به، وأول ما نلاحظه في هذا الصدد هو أن يوم الأحد كان عطلة رسمية عند الأندلسيين (٣) كذلك شارك الأندلسيون المسيحيين في أعيادهم مثل عيد القديس سان خوان (الذي يسميه العرب عيد العنصرة)، ويحتفل به في ٢٤ يونيو من كل عام (٤).

و على الرغم من أن أهل المشرق الإسلامي شاركوا مواطنيهم المسيحيين في احتفالاتهم بأعيادهم على أساس نظرة الاحترام، التي يكنها المسلمون للمسيح إلا

ماجسته الحسان (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) المقرى: النفح، ص(۲۲۳/۱).

<sup>(</sup>٢) المقرى: المصدر نفسه، ص (٢٢٣/١).

<sup>(</sup>٣) العبادي: الإسلام في أرض الأندلس، ص(١٠٦).

<sup>(</sup>٤) العبادي: المرجع السابق، ص(١٠٦-١٠٧).

أن هذه المشاركة لم تبلغ مستوى المشاركة الروحية الجماعية التي كانت سائدة في الأندلس والتي ترجع إلى الحياة المشتركة التي عاشها المسلمون والمسيحيون<sup>(۱)</sup>.

ومن الأعياد التي احتفات بها مدينة سرقسطة عيد العصير (ALacir) وكان يقام عند جنى محصول العنب وعصره، وهو من المحاصيل الرئيسة في مدينة سرقسطة ويكثر إنتاجه فيها، فكان الأهالي يغادرون بيوتهم إلى حقول الكروم حيث يقيمون أياماً يجمعون خلالها محصول الكروم ثم يحتفلون بذلك في جو يسوده المرح والغناء والرقص (٢).

وجرت العادة أن يحتفل أهل الأندلس عامة بأعيادهم ومواسمهم وانتصاراتهم وزواجهم وأعذار أبنائهم بوسائل مختلفة أهمها: الغناء والموسيقى وألعاب الفروسية وسباق الخيل ومصارعة الوحوش، والاحتفالات الدينية التي تقام في المساجد والزوايا والبيوت، حيث كانت تتلى آيات من الذكر الحكيم، وينشد الشعراء القصائد المناسبة للمقام إلى جانب الأناشيد والموشحات الدينية وحلقات الذكر التي كان يصحبها العزف على بعض المزامير، ثم تقدم في آخر الليل الأطعمة والحلوى ".

# - الزواج:

كان النساء في سرقسطة وفي الأندلس عامة يتمتعن بحرية كبيرة، فقد كانت تتيح لهن الفرصة بأن تتعلم المرأة وتتفقه وتدرس الأدب، وكان كثير من الأمراء والأعيان يعينون مؤدبات لبناتهن يعلمنهن أطرافا من الثقافة الأدبية وعلوم

<sup>(</sup>۱) العبادي: المرجع السابق، ص(۱۰۷)، العبادي: الأعياد في مملكة غرناطة، معهد الدراسات الإسلامية مدريد، المجلد الخامس عشر، ۱۹۷۰، ص(۱۶۱).

<sup>(</sup>٢) الزهري: الجغرافية، ص(٨٢)، العبادي: الإسلام في أرض الأندلس، ص(١٠٧).

<sup>(</sup>٣) العبادي: المرجع السابق، ص(١٠٨).

الدين(١).

فقد كان نصيب المرأة الأندلسية من العلم والمعرفة أكثر من نصيب أختها في الجانب الشرقي من العالم الإسلامي، ويشهد على ذلك أشعار هن وسير هن حيث كثر عدد الشاعرات الأندلسيات بالقياس إلى عددهن في المشرق(١).

ومما يدل أيضاً على مكانة المرأة الأندلسية خروجها للمشاركة في أيام الأعياد والاحتفالات وهذه الحرية لا تنقص من قيمة المرأة الأندلسية وعفتها فقد عرفت بالثقافة وإحسان تدبير شؤونها والبيت، لذلك فإنها تحتل مكانة مرموقة في مجتمعها.

أما عن ما يتعلق بالزواج فيتم ذلك عن طريق عدة مراحل وهي الخطبة والعقد وحفلة الزفاف<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مصطفى الشكعة: الأدب الأندلسي وموضوعاته وفنونه، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الخامسة، ۱۹۸۳م، ص(٤٦).

<sup>(</sup>٢) الشكعة: المرجع نفسه، ص(٢٦).

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل انظر: د. خالد عبدالكريم البكر، تقاليد الزواج عند المسلمين في الأندلس من عصر الإمارة الأموية حتى نهاية عصر الطوائف، ١٣٨- ٤٨٣هـ - ٧٥٥- ١٩٠٠م، مجلة الجمعية التاريخية السعودية، مكتبة الملك فهد الوطنية، العدد السابع، السنة الرابعة، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م، ص(٥٣-٧٢م، ص(٥٣)).

# وسائل اللهو والتسلية:

# - مجالس الطرب والأنس:

تعتبر مجالس الطرب من الظواهر المألوفة في المجتمع الأندلسي، حيث كان أمراء الأندلس وملوكها يعقدون مجالس الطرب في ظاهر المدن أو في البساتين والمنيات وأبهاء القصور والمنتزهات()، ففي هذه المجالس كان يجتمع الإخوان والأصدقاء بين الأرواح والخمائل الخضرة لسماع نغمات المثاني والمثالث() وكانوا يفترشون الوسائد ويأكلون ويشربون ويطربون، وقد يرقصون على إيقاع الدفوف والمزامير.

# - الصيد بالبزاة والجوار ح<sup>(۳)</sup>:

يعتبر الصيد من أهم وسائل التسلية والرياضة حيث يشترك فيها جميع طبقات الشعب من الخاصة والعامة وكان الملوك والأمراء من هواة الصيد بالبزاة يدربون صقور هم وجوارحهم على الصيد في نواحي أشبونة وجبال شرق الأندلس وجزر البليار(3).

وقد زخرت كتب الأدب الأندلسي بعديد من الأمثلة التي تشير إلى ولع بعض أمراء بني أمية بهواية الصيد، واستمر هذا التقليد متبعاً في الأندلس طوال العصر الإسلامي كله، بل انتقل منها إلى أسبانيا المسيحية(٥) ومن بين الجوارح التي كانوا

<sup>(</sup>۱) السيد عبدالعزيز سالم: صور من المجتمع الأندلسي، مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية، مدريد، المجلد التاسع عشر، ۱۹۷۲م- ۱۹۷۸م، ص(۲۲-۲۶).

<sup>(</sup>٢) سالم: قرطبة حاضرة الخلافة، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٧٢، ص (١٠٩/٢).

<sup>(</sup>٣) الصيد بالبزاه والجوارح يعرف بالبيزرة، وهي لفظة مشتقة من كلمة بازيار أي حامل الباز. انظر: عبدالعزيز سالم: صور من المجتمع الأندلسي، ص(٧٢).

<sup>(</sup>٤) سالم: المرجع السابق، ص(٧٢).

<sup>(</sup>٥) ابن الآبار: الحلة، ص(١/١٤)، سالم: صور من المجتمع الأندلسي، ص(٧٢).

يستخدمونها في ذلك الشواهين (نوع من الصقور البيضاء) والبزاة والصقور والعقبان وغيرها، وكانت تصيد الطيور بأنواعها طيور الماء، والحمائم والغرانيق والكراكي، أما الكلاب والفهود فتصيد الحيوانات مثل الأرانب والثعالب والغزلان والظباء والبقر الوحشي().

# - سباق الخيل وألعاب الشطرنج:

كان لأهل الأندلس عدة هوايات يمضون بها أوقات فراغهم، فقد كانوا ينظمون سباق الخيل والفروسية كما كانت لعبة الشطرنج من الألعاب الرائجة عندهم دم .

# - الاهتمام بالتعمير والتشييد:

شغف أمراء بني أمية بالحية في أحضان الطبيعة بعيداً عن أنظار الرعية وطلبً للمتعة والبهجة والسرور وترويحاً عن النفس فأقاموا لذلك المنيات والجنات (٣).

كما أنه زاد الإقبال على فن البناء والتعمير بوجه خاص في عصر ملوك الطوائف حيث أسرف ملوك الطوائف في الترف وتفننوا في صنوف من البذخ، فكافرا يبنون القصور وينفقون في هندستها أموالاً باهظة في سبيل تحقيق متعهم، وهذا يتضح لنا في قصر الجعفرية الذي بناه المقتدر بن هود.



<sup>(</sup>١) سالم: المرجع نفسه، ص(٧٤).

<sup>(</sup>٢) محمد رضا: الثغر الأعلى، ص(١٩/٣).

<sup>(</sup>۳) كمال السيد: بلنسية، ص(٢٥٠).

# الفصل الثالث

# الحياة العلمية

# وفيه خمسة مباحث: -

- المبحث الأول: الاتصال العلمي بين سرقسطة والمدن الإسلامية.
  - المبحث الثاني: ازدهار العلوم والآداب في سرقسطة.
    - المبحث الثالث: علوم الأدب واللغـة.
    - المبحث الرابع: العلوم الاجتماعية.
    - المبحث الخامس: العلوم التطبيقية والبحتة.

\* \* \* \* \* \*

# المبحث الأول: الاتصال العلمي بين سرقسطة والمدن الإسلامية

إذا كانت الأندلس قد نجحت سياسياً في الإنسلاخ عن المشرق الإسلامي منذ بداية تاريخها (أي في العصر العباسي) فإنها لم تستطع أن تتخلص من التبعية له في المجال العلمي والثقافي، فكانت على بُعدها عنه قطعة منه قبل أن تكون قطعة من أوربا، ولم يمنعها بُعدها عن قلب العالم الإسلامي من أن يتدفق عليها التراث العربي من المشرق في شتى العصور وذلك عن طريق الدارسين من أهل الأندلس في مراكز الثقافة الإسلامية بالمشرق أو الوافدين على الأندلس من شيوخ المشرق ويتأصل فيها ثم يؤتى أكله بعد ذلك (۱).

وكان للرحلة العلمية مكانتها في التقاليد العلمية عند المسلمين بل كانت أساساً قوياً لبناء الشخصية العلمية حتى قال ابن خلدون بأن الرحلة في طلب العلوم ولقاء المشيخة مزيد كمال في التعلم (٢) ومن المعروف أن الرحلة في طلب العلم ولقاء شيوخ العصر كانت دائماً من أقوى الأسباب التي أعانت على خلق البيئة الثقافية (٣) وعن طريقها يحدث تواصل وتفاعل في الأفكار التي ينقلها شيوخ العلم والمعرفة أينما حلوا إلى المراكز العلمية التي يسعون إليها.

ومما هو جدير بالذكر أن كتب التراجم الأندلسية قد أمدتنا بأمثلة عديدة توضح لنا ذلك التواصل العلمي الذي نشأ بين سرقسطة ومراكز الثقافة في الأندلس، والأقطار الأخرى في العالم الإسلامي، وبطبيعة الحال كان طلاب العلم يتلقون علومهم على شيوخ عصرهم حيث تكون بدايتهم في نفس المدينة التي

<sup>(</sup>١) لطفى عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(٣٩).

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون: المقدمة، ص(٤١).

<sup>(</sup>٣) لطفي: المرجع نفسه، ص(٣٩).

نشأوا فيها، فإذا انتهوا من هذه المرحلة الأولية سعوا إلى لقاء شيوخ العصر في حواضر الأندلس إشباعاً لرغبتهم في طلب العلم والاستزادة منه.

ونستدل من كتب التراجم الأندلسية على أن عداً كبيراً من علماء سرقسطة رحلوا في طلب العلم إلى المشرق الإسلامي ومن بين الأسماء الواردة ما يلي:

ا - ثابت بن حزم بن عبدالرحمن العوفي (ت ٣١٣هـ - ٩٢٥م) من أهل سرقسطة ويكنى بأبي القاسم، درس بالأندلس على يد محمد بن وضاح، والخشني، وعبدالله بن مسر ق، وغيرهم، ورحل إلى المشرق مع ابنه قاسم، فدرس على يد عبدالله بن الجارود، وغيره، وبمصر على يد أحمد بن عمرو البز ار، وأحمد بن شعيب النسائي، وكان ثابت بن حزم عالماً متفنناً بصيراً بالحديث والفقه والنحو والغريب والشعر (۱).

كما أدخل لبه قاسم كتباً كثيرة، أهمها كتاب العين وألف القاسم كتاباً في شرح الحديث سماه «كتاب الدلائل» بلغ فيه الغاية من الإتقان وتوفي قبل أن يتمه فأكمله أبوه من بعده (ت 3.7 هـ- 3.18)

٢-الوليد بن بكر بن مخلد بن أبي زياد العمري (ت ٣٩١هـ-١٠١م) من أهل سرقسطة عاش في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري -العاشر الميلادي، دفعته الرغبة في المعرفة إلى أن يقوم برحلة إلى شمال إفريقيا وإلى المشرق، فدرس بإفريقية وطرابلس المغرب على يد أبي الحسن علي بن أحمد بن زكريا المعروف بابن زكرون الهاشمي الإطرابلسي، كما درس في مصر على يد الحسن بن رشيق، ولم يكتف بما تلقاه منهما فقصد أهم المراكز الثقافية في الشام والعراق وخراسان وما وراء النهر، وحضر بهراة دروس أبي علي منصور بن عبدالله الخالدي، كما حضر دروس كثير من العلماء الآخرين، وألف كتابً سماه

<sup>(</sup>١) ابن الفرضي: تاريخ العلماء، ص(١/٩١١)، الحميدي: جذوة المقتبس، ص(١٧٤).

<sup>(</sup>٢) ابن الفرضي: المصدر نفسه، ص (٢/١ ٤٠٣-٤)، الحميدي: الجذوة، ص (٣١٢).

(كتاب الوجازة) (۱).

٣-عبدالله بن محمد بن زرقون المرادي، من أهل سرقسطة، يكنى بأبي محمد، له رحلة وسماع ودراسة، استقضاه على سرقسطة حاكمها محمد بن عبدالرحمن التجيبي واستمر قاضياً بها حتى توفي، وكان له تلاميذ يرحلون إليه للسماع منه، وقد حدث عنه محمد بن وضرًا ح وأثنى عليه ووصفه بالخير (٢).

٤ - عبدالله بن يحي القيسي المعروف بابن الخشاب، من أهل سرقسطة، كان من أصحاب محمد بن وضدًا حفي رحلته، وقد روى عنه، وصفه البعض بالأمانة، تولى القضاء بسرقسطة، كما كان له تلاميذ يرحلون للسماع منه، توفي بمكة (٣).

مـيوسف بن عابس المعافري، من أهل سرقسطة، اشتهر بالفضل والعلم ي سرقسطة ومقدماً على أهل بلده عقلاً وأدباً ومروءة، وكانت له رحلة إلى المشرق لقى فيها يحيى بن عمر وغيره(٤).

7-عبدالرحمن بن أحمد بن عبدالله المعروف بابن فورتش (ت ٣٨٦هـ- ٩٩٦م) من أهل سرقسطة، سمع بها العلم من الزيادي وغيره، كما سمع بقرطبة من أبي بكر بن القوطية وغيره، وله رحلة سماع إلى المشرق، تولى قضاء سرقسطة واستمر قاضياً بها إلى أن توفي (٥).

٧-عبدالله بن أحمد بن محمد الأنصاري (ت ٣٩٢هـ-١٠٠١م) المعروف بابن البرجولش سمع بسرقسطة من ابن الزيادي وغيره، ودرس بقرطبة على يد

<sup>(</sup>۱) الضبي: بغية الملتمس، ص(٤٨٠-٤٨١)، ابن بشكوال: الصلة، ص(٢٠٧/٢)، الحميدي: الجذوة، ص(٣٣٩-٣٤).

<sup>(</sup>٢) ابن الفرضي: تاريخ العلماء، ص(٢٥٢/١)، الحميدي: الجذوة، ص(٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) ابن الفرضي: المصدر نفسه، ص(٢٥٢/١-٢٥٣).

ابن الفرضي: المصدر السابق، (7/7).

<sup>(</sup>٥) ابن الفرضى: المصدر السابق، ص (٩/١).

ابن القوطية وغيره، ورحل إلى المشرق فدرس بمصر على يد الحسن بن رشيق وغيره وعندما عاد كان يحفظ الموطأ وله حظ من الأدب وقول الشعر وولى القضاء بسر قسطة بعد عبدالرحمن بن فورتش(۱).

ومن بين أسماء العلماء والمهاجرين وأصحاب الرحلات الوافدين على سرقسطة للسماع وطلب العلم ما يلي:

ففي مجال الطب برزت شخصية أبي عبدالله محمد بن الحسين، اشتهر بابن الكتاني و هو من أصل قرطبي، حيث كانت قرطبة أول مركز لنشاطه العلمي، عاصر فترة الفتنة القرطبية وسقوط الخلافة ثم رحل إلى سرقسطة مع بداية الفتنة وأقام بها(٢).

ويعتبر الطب من العلوم التي نبغ فيها هذا العالم، ومما يؤكد ذلك هو اشتغاله كطبيب خاص للحاجب المنصور بن أبي عامر وولده عبدالملك المظفر، وعندما قرر الاستقرار في سرقسطة حمل معه كل ثمرات التطور العلمي في حقل الطب وهو ما كانت تحتاجه مدينة سرقسطة (٣).

ومما هو جدير بالذكر أن العالم ابن الكتاني كان يتميز بذكاء خارق وأفق

<sup>(</sup>١) ابن الفرضي: المصدر السابق، ص(٢٨٩/١).

<sup>(</sup>۲) صاعد: صاعد بن أحمد: طبقات الأمم، تقديم لويس شنجو، بيروت، ١٩١٢م، ص(٨٢)، الضبي: بغية الملتمس، ص(٦٧).

<sup>(</sup>٣) اشتهر في قرطبة في القرن ٤هـ - ١٠ المراح الشهير أبو القاسم الزهراوي وذلك في مجال التشريح، فأبرز أهمية التشريح بصورة قاطعة وتوصل إلى كثير من المعلومات حتى في الحيوانات فلتكر طريقاً وتطبيقات علاجية جديدة واصبح عبقري الطب في العصور الوسطى، فأتيحت في قرطبة أكبر الخبرات والتجارب أمام الأطباء الذين تعلموا فيها كابن الكتاني ومن هنا تأتي أهمية وصوله لسرقسطة لتفاصيل أكثر عن الزهراوي. انظر: ابن أبي أصيبعه: موفق الدين أحمد بن القاسم، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، نقل وتصحيح امرؤ القس بن الطمان، الطبعة الأولى بالمطبعة الوهبية ١٢٩٩هـ ١٨٨٢م، ص (٢/٢٥).

واسع إذ جمع بين دراسة الطب والعلوم والمنطق والفلك وغير هما فكان يميل إلى الاستنتاج والاستقراء، فقد أثرت كل هذه الصفات بالإضافة إلى ما تمتع به من وضع اجتماعي في كل أعماله التي اكتسبت شهرة كبيرة وتوفي عام ٢٠٤هـ وضع اجتماعي أن ابن الكتاني قام بدور هام عند استقراره في سرقسطة وهو أنه أورد بعض المعلومات التي تلقى جانبا من الضوء على النشاط الفكري الذي قام به في سرقسطة.

وأيضاً في مجال الطب والهندسة برزت شخصية أبي الحكم عمرو بن عبدالرحمن أحمد بن علي الكرماني، من أهل قرطبة، طاف بمدن المشرق العربي ووصل إلى مدينة حران القديمة بين نهر دجلة والفرات على طريق الموصل والشام، التي ينسب إليها الكثير من أهل العلم ومهد علوم الحساب والعلوم الفلكية فانكب على در اسات الطب والهندسة، وبعد فترة من الزمن عاد إلى الأندلس، حيث اجتذ به المناخ العلمي المبهر لبلاط المقتدر بالله أحمد بن سليمان بن هود بسر قسطة، فاستقر هناك.

ومما هو جدير بالذكر أن الكرماني قد جلب معه إلى سرقسطة الرسائل المعروفة برسائل إخوان الصفا، لا نعلم أحدا ً أدخلها الأندلس قبله(١).

ومن بين هؤلاء النحويون واللغويون الذين هاجروا من قرطبة ومن جنوب الأندلس إلى الثغر الأعلى ومنهم عبدالله بن محمد بن عيسى بن وليد النحوي، يعرف بابن الأسلمي من أهل مدينة الفرج، يكنى بأبي محمد، روى عن ابن رشيق واستقر في سرقسطة في عهد المنذر التجيبي، وله مؤلفات منها كتاب تفقيه الطالبين ثلاثة أجزاء وكتاب الإرشاد إلى إصابة الصواب في الأشربة، وكان من أهل العلم بالنحو واللغة متحققاً بها، بارعا فيهما، وكان قد شرع في شرح كتاب

<sup>(</sup>١) صاعد: طبقات الأمم، ص(٨١)، الضبي: بغية الملتمس، ص(٦٧).

<sup>(</sup>۲) صاعد: المصدر السابق، ص(۲۰-۲۱).

الواضح للزبيدي فبلغ منه نحو النصف، وتوفى قبل إكماله(١).

أما في مجال الأدب والشعر فيبدو أن سحر بلاط سرقسطة والرخاء الاقتصادي بها قد جذب الكثير من العلماء والأدباء، ومن بين الشعراء الذين اتجهوا إلى سرقسطة أثناء طوافهم بالأندلس برز أبو عمر يوسف بن هارون الكندي، المعروف بالرمادي الذي رحل إلى عبدالرحمن بن محمد التجيبي صاحب سرقسطة ومدحه بالقصيدة الميمية المشهورة، فأعطاه ثلاثمائة دينار ذهب بخلاف نفقة الطريق ذهابا وعودة إلى قرطبة (٢٠ ويعتبر أبو عمر يوسف بن هارون الرمادي أكبر نموذج لشعراء عصر الخلافة وقد قصد سرقسطة ما بين أعوام (٣٧٥هــ ٥٩٥م - ٣٧٨هــ ٩٨٩م) وساهم بصورة كبيرة في تطوير الشعر الغنائي العربي الأندلسي، خاصة في صيغته الشعبية المسماة بالموشحات وتوفي سنة ٢١٤هـ ٢٢٠ م ٢٠٠٠.

وأيضاً هناك الشاعر ابن دراج القسطلي (ت ٢١١هـ- ١٠٣٠م) الذي ينسب الى قبيلة صنهاجه (أ) نجد أن شطراً كبيراً من شعره توجه نحو مدح منذر بن يحي يحي التجيبي صاحب سرقسطة وابنه يحي المنذر (°) وقد أتيح له في سرقسطة جو

<sup>(</sup>١) ابن بشكوال: الصلة، ص(١/٥٣١).

<sup>(</sup>٢) الضبي: بغية الملتمس، ص(٤٩٣ ـ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) الضبي: المصدر نفسه، ص(٩٥٤-٤٩٦).

<sup>(</sup>٤) هو ابن عمر بن محمد بن دراج الأندلسي القسطلي نسبة إلى موضع هناك يعرف بقسطلة دراج، كان كاتباً من كتاب الإنشاء في أيام المنصور ابن أبي عامر، وهو معدود في جملة العلماء والمقدمين من الشعراء، والمذكورين من البلغاء، وشعره كثير مجموع يدل على علمه، وله طريقه في البلاغة والرسائل، تدل على اتساعه وقوته، وأول من مدح من الملوك المنصور ابن أبي عامر، وتوفي سنة ٢٠٤هـ.

انظر: الحميدي: جذوة المقتبس، ص(١٠٢ - ١٠٦)، ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(١٠٦ - ٥٧)، ابن بشكوال: الصلة، ص(٤٤/١).

<sup>(</sup>٥) ابن دراج: ديوان ابن دراج، ص(٧٢).

من الاستقرار لم ينعم به منذ فارق قرطبة سنوات الفتنة، ولعله رأى في حياته في ظل التجيبيين صورة من حياته الماضية في رحاب العامريين حين كان شاعر دولتهم الرسمي وكاتب الرسائل في ديوانهم وتعود على حياته الجديدة فلا يدع مناسبة تمر إلا وأنشد فيها شيئاً، ويبدو أنه قد أتيح له شيء من الثراء خلال إقامته بسرقسطة، حيث يتضح من شعره أنه اقتنى ضلعاً وجناناً تحدث عنهما في قصيدتين (۱).

ومما هو جدير بالذكر أنه أحاطت بابن دراج حلقة من التلاميذ والمعجبين بشعره الذين تعلموا منه الكثير، ونقل إلينا ابن الآبار في كتابه «التكملة» أسماء عدد من أدباء الثغر الأعلى ممن أحاطوا بابن دراج وتتلمذوا على يديه ومن بينهم:

محمد بن ميمون القرشي السرقسطي وكان من أهل العلم بالعربية والآداب(٢) والكاتب أبو الفرج مظفر السرقسطي الذي استقر أخيراً في غرناطة(٣) وعبدالملك بن هشام التجيبي السرقسطي(٤) ومحمد بن إبراهيم القيسي، أصله من وشقه وعُني أثناء إقامته بسرقسطة بجمع شعر ابن دراج وترتيبه على حروف المعجم ثم قام بنشره في كل أنحاء الثغر الأعلى(٥).

وأيضاً في مجال العلوم الدينية حيث اتجه عدد من الفقهاء إلى سرقسطة ومنهم:

الفقيه سراج بن سراج بن محمد من أهل قرطبة يكنى بأبي الزناد، روى عن أبى محمد عبدالله بن إبراهيم الأصيلي وغيره، وقد حدث عنه أبو حفص عمر بن

<sup>(1)</sup> ابن دراج: المصدر السابق، ص(4).

<sup>(</sup>٢) ابن الآبار: التكملة لكتاب الصلة، مكتبة الخانجي بمصر، والمثنى ببغداد، ص(٢٩٦/١).

<sup>(</sup>٣) ابن الآبار: المصدر نفسه، ص (٧١٣/٢).

<sup>(</sup>٤) ابن الآبار: المصدر السابق، (1/797).

<sup>(</sup>٥) ابن الآبار: المصدر السابق، ص (٤٠٤/١).

كريب السرقسطي عندما للقى به في سرقسطة حيث أقام بها، وكان فقيها حاذقاً من العلم والاعتناء به ثقة صدوقاً، توفي بسرقسطة سنة ٤٢٢هـ- ١٠٣٠م(1).

كما هاجر أيضاً من قرطبة إلى سرقسطة الفقيه المحدث أحمد بن محمد بن هشام الأيادي من أهل قرطبة، له رحلة إلى المشرق، وكانت له عناية بالحديث وجمعه وقد روى عنه القاضي محمد بن إسماعيل بن فورتش عندما لقيه بالثغر الأعلى وصحبه به ، وكان مقيماً بالثغر الأعلى حتى سنة ٤٠٧هـ - ١٠٢٦م (٢).

كما كان للقُراء نصيب في الهجرة إلى سرقسطة ومنهم:

محمد بن معافى بن صميل و هو من علماء القراءات، أصله من جيان وسكن قرطبة سنة ٨٨٨هـ، وقرأ على محمد بن يوسف، ثم رحل إلى المشرق، ولقى أبا الطيب بن غلبون وقرأ عليه بقراءة قالون، عن نافع وحج وعاد إلى قرطبة حيث أقرأ الناس فيها وعلم الصبيان بها، وهاجر أثناء الفتنة القرطبية إلى الثغر الأعلى، ومر على طليطلة فأقرأبها سنة ٢٠٤هـ، ثم انتقل عنها إلى سرقسطة وأقرأ بها إلى أن توني سنة ١٠٤هـ- ١١٩م وهناك العالم أحمد بن مطرف المشهور بابن الحطاب، من أهل قرطبة، يكنى بأبي بكر أخذ القراءة عرضا عن أبي الحسن الأنطاكي، وأبي الطيب بن غلبون، وسمع من أحمد بن ثابت التغلبي، وأبي أحمد السامرائي، وأبي حفص بن عراك، وقد هاجر أثناء الفتنة القرطبية إلى الثغر الأعلى واستمر مقيماً به حتى وفاته سنة ٢١٤هـ- ٢٠١٥م.

ونعرض أخيراً لشخصية عالم فاضل ، هو عبيد الله بن سلمة بن حزم اليحصبي من أهل قرطبة، يكنى بأبى مروان، هاجر إلى الثغر الأعلى وسكن به

<sup>(</sup>١) ابن بشكوال: الصلة، ص(١/١٢١).

<sup>(</sup>٢) ابن بشكوال: المصدر السابق، ص (٣٣/١).

<sup>(</sup> $^{7}$ ) ابن بشكوال: المصدر نفسه، ص( $^{7}$  کا).

<sup>(</sup>٤) ابن بشكوال: المصدر نفسه،  $\omega(1/2)$ .

وقام برحلة إلى المشرق، وحج فيها، وكتب عن أبي بكر عزره وغيره وأخذ القراءة عن عبدالله بن عطية والمظفر بن أحمد بن برهام، وعلي بن محمد بن بشر، وعبدالمنعم بن عبيد الله، وسمع من جماعة وكتب عنهم، ومن تلاميذه أبو عمرو المقرئ الذي تعلم منه عامة القرآن في الثغر الأعلى، واستمر عبيد الله بن سلمة مقيماً بالثغر حتى توفي في الفتنة القرطبية سنة ٥٠٥هـ ١٠١٤م(١).

ونستنتج من خلال ما ذكرنا سابقاً أن أحداث الفتنة القرطبية أدت إلى تدهور الأحوال السياسية والاجتماعية وهو ما أدى إلى هجرة شخصيات كثيرة بارزة من العلماء والأدباء وغيرهم من قرطبة إلى مناطق أكثر أمناً في شمال الأندلس كالثغر الأعلى (سرقسطة) حيث أناروا بعلومهم ومعارفهم تلك البقاع وتلقى وادي الإبرو المؤثرات العلمية من قرطبة ومن جنوب الأندلس على أيدي هؤلاء العلماء الذين تشبعوا بدورهم بالحضارة الإسلامية المشرقية.

مما سبق يتبين لنا أن مناخ الاستقرار السياسي والاقتصادي بسرقسطة في عصر الخلافة هيأ المجال لنشأة حركة الهجرة وجذب العلماء من جميع أنحاء الأندلس إلى سرقسطة، ونشأت رغبة واسعة في البحث عن هؤلاء العلماء الذين عادوا من المشرق واستقروا بسرقسطة أو الذين هاجروا من قرطبة وجميع بلاد الأندلس واستقروا بسرقسطة أيضاً، فأصبحت سرقسطة من المراكز الثقافية الهامة في مدن الثغر الأعلى وذلك عن طريق الرحالة والمهاجرين والعلماء ذوي الشهرة العلمية العالية وتلاميذهم فانتشرت المعارف الجديدة في ميادين الشريعة والفقه والحديث والنحو والأدب والشعر ثم في الطب ومختلف العلوم التطبيقية الأخرى.

وقد ساعد الرخاء الاقتصادي في عصر الخلافة وعصر ملوك الطوائف على ازدهار هذه النهضة العلمية الكبيرة ونموها وتطورها في مختلف مدن

<sup>(</sup>۱) ابن بشكوال: المصدر نفسه، ص(۱/۲۹۰).

حوض الإبرو، وأصبحت سرقسطة من أشهر المراكز الثقافية في الثغر الأعلى.

وبذلك شهدت فترة حكم التجيبيين وبني هود بسرقسطة أسس الازدهار الفكري الكبير، ذلك الازدهار الذي غذاه الشرق عن طريق قرطبة وشمل جميع أنحاء حوض الإبرو.



# المبحث الثاني: از دهار العلوم والآداب في سرقسطة

# ١ العلوم الدينية:

# - علوم القرآن:

يقصد بعلوم القرآن ما يتعلق به من علوم كالقراءات والتفسير .

# أ-علم القراءات:

وهو من العلوم التي برز فيها الأندلسيون وفاقوا غيرهم من علماء الأقطار الإسلامية (١) وقد ذاعت بين المسلمين سبع قراءات كانت معتمدة في قراءة القرآن الكريم، واختصت تلك القراءات بأصحابها الذين اشتهروا بروايتها(٢).

وقد حظيت القراءات في مدينة سرقسطة بمزيد من الاهتمام والعناية من العلماء ويأتي في مقدمتهم:

إسماعيل بن خلف بن سعيد الأنصاري (٥٥٥هـــ١٠٦٣م) مقرىء من أهل سرقسطه يكنى أبا الطاهر، كان إماماً في علوم الآداب، ومتقناً لعلم القراءات، وله فيها مصنفات منها كتاب (العنوان) في القراءات، كما اختصر كتاب (الحجة) لأبي على الفارسي(٣).

ومنهم محمد بن حكم بن محمد بن أحمد بن باق الجذامي (ت٥٣٣هــ

<sup>(</sup>١) لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(٤٥).

<sup>(</sup>۲) لتفاصيل أكثر عن القراء السبعة انظر: ابن النديم: الفهرست، ص(٤٦-٤٧)، الذهبي: شمس الدين محمد ابن أحمد، معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار، حققه بشار عواد معروف وآخرون، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ٤٠٤ هــ١٩٨٤م، ص(٨٢/١).

<sup>(</sup>٣) ابن خلكان: وفيات الأعيان، ص(٢٣٣/١).

الم الم الم يكنى أبا جعفر من أهل سرقسطه سكن غرناطة ثم مدينة فاس، كان مقرئاً مجوداً، محققاً بعلم الكلام وأصول الفقه، متقدماً في النحو، حافظاً للغة، وله مؤلفات منها شرح «إيضاح الفارسي» وصنف في الجدل مصنفين كبيراً وصغيراً (۱).

وأيضاً عثمان بن يوسف بن عبدالبر الأنصاري (ت٧٧٥هـ-١٨١م) مقرىء من أهل سرقسطه، يكنى بأبي عمرو، ويعرف بالبلجيطي، وهو مقرىء بارع محقق أخذ القراءات عن أبي زيد الوراق ويحيى بن محمد القطعي، كما أخذ قراءة نافع عن أبي زيد بن حيوه (٢) ومن قُراء سرقسطه محمد بن عبدالعزيز بن أبي الخير بن علي الأنصاري (١٨٥هـ-١٢٢م)كان عارفاً بالأصول والفروع، وقد اعتنى بعلم القراءات وجودها وأتقن طرقها وكان حافظاً للقرآن الكريم (٣٠٠٠).

وخلف بن موسى بن فتوح، يكنى بأبي القاسم ويعرف بالأشبري، وأشبره قرية من سرقسطه، وتصدر للإقراء، وقرأ القرآن على أبي الطيب بن غلبون، وأخذ عنه أبو علي بن مبشر السرقسطي وغيره (٤٠).

ومنهم علي بن عبدالله بن موسى بن طاهر الغفاري (ت٣٦٥هـ-١٤١١م) يكنى بأبي الحسن البُرجي نسبة إلى بُرجة أحد أعمال سرقسطه، قرأ بالسبع على أبي المطرف بن الوراق، كان لغوياً أديباً، له حظمن رواية الحديث، كتب بخطه الكثير وجوده وأقرأ ببلده في حياة شيخه ابن الوراق وتجول في أقطار الأندلس(°)،

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب: الإحاطة، ص(٧٢/٣-٢٣٤)، ابن فرحون: الديباج، ص(٢٦٣/٢-٢٦٤).

<sup>(</sup>۲) ابن الجزري: شمس الدين محمد بن محمد: غاية النهاية في طبقات القراء، عنى بنشره ج. برجستر اسر، مكتبة الخانجي، مصر، ۱۳۰۱هـ ۱۹۳۲م، ص(۱/۱۰-۱۱-۱۱).

<sup>(</sup>٣) ابن بشكوال: الصلة، <del>ص(٢/٢٥</del>).

<sup>(</sup>٤) ابن الآبار: التكملة، ص(١/٩٥١).

<sup>(</sup>٥) المراكشي: الذيل والتكملة، السفر الخامس، ص(٢٣٧-٢٣٨).

واستقر به المقام في وادي آش(۱).

وأحمد بن سعيد بن عبدالله بن سراج السبيء (ت ٢٠٥هـ-١١٢٦م) يكنى بأبي جعفر من أهل مدينة الفرج وسكن سرقسطة، يعرف بالحجّ اري أخذ القراءات السبع إلا قراءة الكسائي وبعض قراءة حمزة عن سعيد بن محمد الحجاري، كان مقرئاً نحوياً وتصدر للإقراء وتعلم العربية كثيراً بسرقسطة (٢).

ومنهم سليمان بن يحي بن سعيد المعافري (ت ٤٠هـ ١٤٥ م) يكنى بأبي داود من أهل سرقسطة وسكن قرطبة، كان مقرئاً محققاً مجوداً ماهراً حتى عرف بأبى داود الصغير، أقرأ القرآن، ودرس العربية بمسجد ابن السقاء بقرطبة (٣).

وممن أسهم في نشاط القراءات قُراء كان لهم نصيب في الهجرة إلى سرقسطة ومنهم:

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) وادي آش: مدينة بالأندلس قريبة من غرناطة، كبيرة خطيرة، تطرَّد حولها المياه والأنهار، الحميري: الروض المعطار، ص(٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) المراكشي: الذيل والتكملة، القسم الأول، ص(١٢٠-١٢١)، ابن الآبار: التكملة، ص(٣٣/١).

<sup>(</sup>٣) المراكشي: المصدر نفسه، السفر الرابع، ص(٩٦-٩٧).

<sup>(</sup>٤) جيان: مدينة بالأندلس، وهي كثيرة الخصب، رخيصة الأسعار، كثيرة اللحوم والعسل، الحميري: الروض المعطار، ص(١٨٣).

<sup>(°)</sup> ابن بشكوال: الصلة، ص(٤٧٦/٢).

وأحمد بن مطرف المشهور بابن الحطاب (ت ٢١٦هـ-١٠٥م) من أهل قرطبة أخذ القراءة عرضاً عن أبي الحسن الأنطاكي، وأبي الطيب بن غلبون وسمع من أحمد بن ثابت التغلبي وأبي أحمد السامري وأبي الحفص بن عراك، وقد هاجر في الفتنة القرطبية إلى الثغر الأعلى، ثم انتقل إلى جزيرة ميورقة وتوفي بها(۱).

وعبيدالله بن حزم اليحصبي (ت٥٠٤هـ-١٠١م) من أهل قرطبة، هاجر إلى الثغر الأعلى وسكن به، وقام برحلة إلى المشرق وحج فيها، وكتب عن أبي بكر بن عزرة وغيره وأخذ القراءة عن عبدالله بن عطية والمظفر بن أحمد بن برهام، وعلي بن محمد بن بشر وعبدالمنعم بن عبيد الله، وسمع من جماعة وكتب عنهم، ومن تلاميذه أبو عمرو المقرئ الذي تعلم منه عامة القرآن في الثغر الأعلى، واستمر عبيد الله مقيماً بالثغر حتى توفى (٢).

ولدينا عدد كبير من القراء ولكنهم أقل درجة ممن ذكرناهم ويمكن الرجوع اليهم في مصادر عديدة (٦).

### ب- علم التفسير:

ويمثل علم التفسير جانباً مهماً من علوم القرآن، ويهتم بتوضيح معاني القرآن الكريم وشرح أسباب نزول السور والآيات، ودراسة أحكامه وما يتعلق به وقد نال هذا العلم جل عناية واهتمام الأندلسيين حيث ظهر في الأندلس عدد من العلماء البارعين في هذا الحقل وكان لهم مؤلفات ضخمة.

<sup>(</sup>۱) ابن بشكوال: المصدر نفسه، (1/2).

<sup>(</sup>٢) ابن بشكوال: المصدر السابق، ص(١/٩٠/).

<sup>(</sup>۳) ابن بشكوال: المصدر السابق، ص(1/131)، ص(794/7)، ابن الآبار: التكملة، ص(1/11)، ص(7/210)، المراكشي: الذيل والتكملة، القسم الأول، ص(117-111)، ابن الجزري: غاية النهاية، ص(179/1).

ومما هو جدير بالذكر أن هناك ارتباط وثية بين علم التفسير وعلم القراءات فكان للقراء مشاركة في تفسير القرآن.

ومنهم علي بن أبي القاسم بن عبدالله بن علي المقرئ (ت ٢٧٦هـ- ١٠٩م) يكنى بأبي الحسن، من أهل سرقسطة وسكن طليطلة، روى بالمشرق عن أبي ذر الهروي، وأبي الحسن بن صخر وغيرهم، وأخذ عن القاضي الماوردي كتابه في تفسير القرآن وعن عبدالوهاب القاضي، وأبي بكر بن عبدالرحمن القيرواني وغيرهم(١).

وعلى الرغم من أن علم التفسير من العلوم الدينية، التي اهتم بها الأندلسيون واشتغل به العديد من العلماء إلا أن المصادر لم تزودنا بعدد من العلماء الذين نبغوا في هذا العلم بمدينة سرقسطة.

#### - علم الحديث:

ویأتی فی مقدمة العلوم الدینیة التی اهتم بها المسلمون، واعتنوا بها عنایة عظیمة ویعود ذلك إلی مصدره الشریف و هو رسول الله و قال تعالی: (  $\mathring{}$   $\mathring{}$ 

ومما هو جدير بالذكرأنه كان للمشرق دور "هام "في ازدهار هذا العلم، فقد كان للرحلات العلمية التي قام بها رجال الحديث إلى المشرق دور كبير في نهضة علم الحديث ودراساته في الأندلس، وكتب التراجم الأندلسية تحفل بالكثير من علماء الحديث الذين ظهروا في سرقسطة، ونقتصر على ذكر أهمهم.

ومنهم سليمان الباجي آنف الذكر، برز هذا العلامة الكبير في علم الحديث، وقد سبقت الإشارة إلى رحلته إلى المشرق وإقامته بها ثلاثة عشر عاماً، ولقائه

<sup>(</sup>۱) ابن بشكوال: الصلة، ص(۲/۲۳).

<sup>(</sup>۲) سورة الحشر : آية (۷).

أعلام الفقه والحديث ومنهم أبو ذر الهروي(1).

ويأتي في الصدارة من علماء الحديث العلامة الحسين بن محمد بن فيرة الصدفي ت(١٩هـ١٠٠) يكنى أبا علي، الملقب بابن سدكره، أصله من مدينة سرقسطة ونشأ فيها وروى عن علمائها مثل أبي الوليد الباجي و عبدالله بن محمد بن إسماعيل وغير هما ثم انتقل إلى بلنسية والمرية والتقى بعلمائها ومنهم أبو العباس العذري، ومحمد بن سعدون القروي، وفي عام ٤٨١ هـ رحل أبو علي إلى المشرق وسمع من كبار العلماء والمحدثين بمكة ومصر والعراق والشام (٢٠ ثم رجع إلى الأندلس في عام ٩٠٤ هـ وقصد مدينة مرسية واستوطنها وأخذ يبث علومه ومعارفه بجامعها، وقصده الناس يدرسون عليه ويأخذون عنه حيث كان (عالمأ بالحديث وطرقه عارفأ بعلله وأسماء رجاله ونقلته يبصر المعدلين منهم والمجرحين) (٢٠ وكان أبو علي حسن الخط مما ساعده على أن يكتب بخطه علما كثيراً، وقد ركز اهتمامه على العناية بصحيحي البخاري ومسلم وسنن الترمذي، فكان حافظاً كلكراً لمتونها وأسانيدها(٤) ومما يؤكد ذلك ما ذكره القاضي عياض (ولقد حدثني الفقيه أبو إسحاق إبراهيم بن جعفر أنه قال له: خذ الصحيح واذكر أي متن شئت منه أذكر لك سنده، أو أي سند شئت أذكر لك متنه) (٢٠).

وقد استشهد أبو على الصدفي في وقعة كتنده بثغر الأندلس(٦).

ومنهم رزين بن معاوية بن عمار العبدري الأندلسي (ت ٢٤هـ ١١٢٩م)

ماجستم الحساين (كامل الرسالة ...البصه

<sup>(</sup>۱) ابن بشكوال: الصلة، ص(١/٩٧١).

<sup>(</sup>٢) المقري: أزهار الرياض، ص (١٥١/٥١-١٥٢).

<sup>(</sup>٣) ابن بشكوال: الصلة، ص(٢/١٤٤-١٤٤).

<sup>(</sup>٤) ابن بشكوال: المصدر نفسه،  $\infty(1/3)$ ).

<sup>(</sup>٥) المقري: نفخ الطيب، ص(٩٢/٢).

<sup>(</sup>٦) الضبي: بغية الملتمس، ص(٢٦٩)، ابن فرحون: الديباج المذهب، ص(٢٨٨/١) وما بعدها.

يكنى بأبي الحسن، من أهل سرقسطة «جاور بمكة شرفها الله أعواماً وحدث بها عن أبي مكتوم عيسى بن ذر الهروي وغيره » (اوكان عالماً بالحديث وغيره وله فيه مؤلفات منها تجريد الصحاح الستة، وأخبار مكة والمدينة وفضلهما وكتاب في جمع ما يتضمنه كتاب مسلم والبخاري والموطإ والسنن للنسائي والترمذي، وهو كتاب جليل مشهور في أيدي الناس بالمشرق والمغرب ").

ومن حفاظ الحديث محمد بن هاشم الهاشمي، يكنى بأبي عبدالله وهو من أهل سرقسطة، وهو علامة محدث، كان يقرأ من حفظه صحيح البخاري على طلبة العلم بين صلاة المغرب والعشاء وهو في ذلك حافظ للسند دقيق في سرده لا يخل بشيء منه (١٣٥هـ-١١٣٥) يكنى بأبي بشيء منه أهل سرقسطه، وهو علامة محدث، كان يحفظ صحيح البخاري وسنن أبي داود، واعتنى بصحيح مسلم، وصنف في شرحه كتابً لم يتمه (٥٠٠٠).

وأيضاً القاسم بن الفتح بن محمد بن يوسف (ت٥١٥٤هـ-٥٠١م) يكنى أبا محمد، ويعرف بابن الرُيوالي كان عالماً بالحديث ضباطاً له وله فيه مؤلفات عديدة أكثرها رسائل وكان قد شرع في جمع الحديث في كتاب أسماه « الاستيعاب » ولكن توفي قبل أن يكمله (١).

ويتضح لنا مما سبق أن علماء الحديث الأندلسيين تناولوا كتب الصحاح والسنن المشهورة واهتموا بها اهتماماً بالغاً فدرسوها وشروحها، وكان هناك عدد

<sup>(</sup>۱) ابن بشكوال: الصلة، ص(١/٥/١)، الضبي: بغية الملتمس، ص(٢٩٣)، ابن فرحون: الديباج المذهب، ص(٢٩٠١).

<sup>(</sup>٢) ابن بشكوال: الصلة، ص(١/٥٥١).

<sup>(</sup>٣) ابن فرحون: الديباج المذهب، ص(١/٠٣٠-٣٢١)، بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٣٩٦).

<sup>(</sup>٤) ابن بشكوال: الصلة، ص(٢/٢٥-٥٢٣).

<sup>(</sup>٥) ابن بشكوال: المصدر نفسه، ص (٢٨٥/١).

<sup>(</sup>٦) ابن بشكوال: المصدر السابق، ص(٢/٢٤٤).

منهم من يحفظ صحيح البخاري مع فهمه لأحاديثه .

### - الفقه وأصوله:

الفقه هومعرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلفين بالوجوب والحظر والندب والكراهة والإباحة وهي متلقاة من الكتاب والسنة وما نصبه الشارع لمعرفتها من الأدلة فإذا استخرجت الأحكام من تلك الأدلة قيل لها فقه(١).

وعلم الفقه من العلوم الدينية التي كان لها مكانة رفيعة عند الأندلسيين، وفي هذا الصدد يقول أحد المؤرخين «وللفقه رونق ووجاهة »(١) فكانت سمة الفقيه عندهم جليلة حتى إن المرابطين كانوا يُسرَمُّون الأمير العظيم الذي يريدون تنويهه بالفقيه، وقد يقولون للكاتب والنَّحوي واللغوي فقيه لأنها أرفع السمات(١) وكان المذهب السائد عند أهل الأندلس هو مذهب الإمام مالك(١) «ولا مذهب لهم إلا مذهب مالك، وخواصهم يحفظون من سائر المذاهب ما يبحثون به بمحاضر ملوكهم ذوي الهمم في العلوم » (٥).

ومما هو جدير بالذكر أن علماء الأندلس في عصر ملوك الطوائف قد بلغوا الغاية في علوم الفقه والحديث والتفسير والقراءات، وقد أشار إلى ذلك الأمير عبدالله بن بلقين في مذكراته بقوله: «ولم تزل الأندلس قديماً وحديثاً عامرة

ماجستم الحساي ( كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: المقدمة، ص(٥٤٥).

<sup>(</sup>٢) المقرى: نفح الطيب، ص(١/١).

<sup>(</sup>۳) المقرى: المصدر نفسه، ص(۱/۱).

<sup>(</sup>٤) مالك بن أنس بن أبي عامر، صاحب المذهب المالكي، وهو من حمير، وكان فقيه الحجاز وسيدها في العلم ومن مؤلفاته: كتاب الموطأ، توفي سنة ١٧٩هـ ٥٩٧م، ابن النديم: محمد بن اسحاق بن محمد: الفهرست، اعتنى بها وعلق عليها إبراهيم رمضان، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ ١٤٩٧م، ص(٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) المقرى: نفح الطيب، ص(١/١).

بالعلماء والفقهاء وأهل الدين وإليهم كانت الأمور مصروفة > (١).

وقد زحزت سرقسطة بعدد من الفقهاء النابغين الذين أسهموا بقدر عظيم في النهوض بذلك العلم ومنهم:

سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب التجيبي الباجي القرطبي (ت ٤٧٤هـ سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب التجيبي الباجي الوليد، وكان من بين العلماء المعدودين في بلاط بني هود في سرقسطة، حيث كان المقتدر بالله أحد ملوك سرقسطة في عصر الطوائف يفخر بوجوده في بلاطه وبين علماء مملكته، فقد كان الباجي فقيها بارعا ومحدثا لامعا، وله منزلة رفيعة بين علماء عصره (٢) وفي عام ٢٦٦هـ-٢٠٤م رحل الباجي إلى المشرق ليدرس الفقه ويكتب الحديث، فأقام ببغداد ثلاث سنوات، ولقي الباجي في رحلته هذه مجموعة من الفقهاء يأتي في مقدمتهم أبو الطيب طاهر بن عبدالله الطبري وأبو إسحاق إبراهيم بن علي الشافعي، والقاضي الحسن بن علي الصميري، وكان مقامه بالمشرق نحو ثلاثة عشر عاماً ثم عاد إلى الأندلس وأخذ في نشر علومه فقصده الفقهاء وطلبة العلم من كل صوب (٢).

ومما هو جدير بالذكر أنه كان لأبي الوليد الباجي مناظرات علمية مع علماء عصره مثل أبي الحزم الظاهري وقد أقر له العلماء بالقدر الجليل والمنزلة الرفيعة، ومن بينهم خصمه ابن حزم الذي ذكر أنه لم يكن لأتباع المذهب المالكي بعب

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن بلقين: التبيان، ص(۱۷).

<sup>(</sup>۲) ابن خاقان: قلائد العقيان، ص(١٩٦-١٩٧)، الضبي: بغية الملتمس، ص(٣٠٦-٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) ابن بسام: الذخيرة، ق٢، ص(٧٦/١)، ابن خاقان: قلائد العقيان، ص(٩٦-٩٧)، ابن سعيد: المغرب في حلى المغرب، ص(٤/١ ٤٠٥-٤٠) ابن بشكوال: الصلة، ص(١٩٧١)، ابن عماد: شذرات الذهب، ص(٤/٤ ٣٤-٣٤).

<sup>(</sup>٤) هو عبدالوهاب بن علي بن نصر التغلبي، وهو من كبار فقهاء المذهب المالكي في المشرق. انظر: ابن خلكان: وفيات الأعيان، ص(٣٨٧/٢).

مثل أبى الوليد الباجي.

وقد ناظر الباجي ابن حزم بجزيرة ميورقة (۱) (Mallorca) فأضعف من شأن مذهبه، مما كان سبباً في إحراق كتبه، ولكن ابن حزم رغم ذلك لم ينكر منزلته أو يغض من شأنه (۱) وأيضاً من العلماء الذين أقروا له بالقدر الجليل أبو علي بن سكرة الصدفي حيث قال: «ما رأيت مثل أبي الوليد الباجي، وما رأيت أحداً على هيئته وسمته وتوقير مجلسه »(۱) ثم ذكر أنه عندما كان في بغداد قدم ابن لأبي الوليد يكنى أبا القاسم، فسار أبو علي معه إلى مجلس قاضي القضاة الشاشي، فعر في أبو علي الشاشي على أبي القاسم ووصفه بأنه ابن شيخ الأندلس فقال الشاشي لعله ابن الباجي، فقال أبو علي نعم فرحب به وقرب مجلسه (٤).

وكان لأبي الوليد مصنفات قيمة، فمنها في الفقه كتابان في شرح الموطإ ويسمى كتابه الأول (بالاستيفاء) ثم انتقى منه فوائد سماها «المنتقى » في سبع مجلدات ويعتبر هذا الكتاب أحسن مصنف في مذهب الإمام مالك لأنه شرح فيه أحاديث الموطل وفك غامضها، وله أيضاً «إحكام الفصول في أحكام الأصول » و « الإيماء » و « مختصر المختصر » في مسائل المدونة و « الإشارة في أصول الفقه » و « الحدود » و « السراج في الخلاف » و غير ذلك (°).

<sup>(</sup>۱) ميورقة هي جزيرة في البحر الزقاقي ويحدها من الشرق جزيرة سردانية، وغربيها جزيرة يابسة، وميورقة أم هاتين الجزيرتين وهما بنتاها، وافتتحها المسلمون عام ۲۹۰هـ انظر: الحميري: الروض المعطار، ص(٥٦٧-٥٦٠).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن بسام: الذخيرة، ق $\Upsilon$ ، ص $(\Upsilon/\Upsilon)$ .

<sup>(</sup>٣) المقري: نفح الطيب، ص(٦٧/٢).

<sup>(</sup>٤) المقري: المصدر السابق، (77/7).

<sup>(°)</sup> المقري: المصدر نفسه، ص(٦٩/٢)، حاجي خليفة: مصطفى بن عبدالله: كشف الظنون، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ص(١٩٠٧/٢)، آنخل بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، نقلة من الأسبانية حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعيد، ١٩٥٥م، ص(٤٢٤-٤٢٥).

ومن علماء الفقه أيضاً عبدالله بن أحمد بن محمد الأنصاري (ت ٣٩٢هـ- ١٠٠١م) يكنى بأبي محمد ويعرف بابن البرجولش، من العلماء المبرزين في الفقه، حيث كان يحفظ الموطأ، وولي القضاء بسرقسطة بعد عبدالرحمن بن فورتش إلى جانب اهتمامه بالأدب والشعر سمع بسرقسطة من أبي عبدالله وبقرطبة من ابن القوطية وغيره، وبمصر من الحسن بن رشيق، وكانت له رحلة إلى المشرق(١).

ومنهم إبراهيم بن جعفر الزهدي (ت ٤٣٥هـ- ١٠٤٣م) يكنى بأبي إسحاق ويعرف بابن الأشيري، كان فقيها عالماً، حافظاً للرأي واختصر كتاب أبي محمد بن أبي زيد في المدونة، وله رحلة إلى المشرق لقى فيها طاهر بن غلبون وأخذ عنه (٢).

ورافع بن نصر بن رافع بن غربيب (٤٣٥هـ- ١٠٤٣م) يكنى بأبي الحسن، وكان فقيها حافظاً، وممن شهد على أبي عمر الطلمنكي بخلاف السنة، وحدث عنه القاضي موسى بن خلف بن أبي در هم (٣).

وعبدالرحمن بن موسى بن محمد بن عقبة الكلبي (٢٦ هـ ١٠٧٥م) يكنى بأبي زيد، كان فقيها عللاً، زاهدا ورعاً، وأراد المقتدر بالله أن يوليه الأحكام بسرقسطة فأبى عليه وحلف ألا يقبلها فأعفاه منها، وكان من المفتين بالمسح، على الرغم من أنه لم يمسح على الخفين قط(٤).

ومنهم عبدالرحمن بن عمر بن محمد بن فورتش (ت ٢٦٨هـ - ١٠٧٥م) يكنى أبي المطرف وهو من الذين نبغوا في الفقه والأدب، وكان فصيح اللسان عارفا بعقد الشروط وكتب لابن عمه القاضي محمد بن إسماعيل(°).

ماجستم الحساي ( كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) ابن الفرضي: تاريخ العلماء، ص(۲۸۹/۱).

<sup>(</sup>٢) ابن بشكوال: الصلة، ص(٩٦/١)، ابن فرحون: الديباج المذهب، ص(١/١٢-٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) ابن بشكوال: المصدر نفسه، ص (١٨٤/١).

<sup>(</sup>٤) ابن بشكوال: المصدر السابق،  $\omega(1/277)$ .

<sup>(</sup>٥) ابن بشكوال: المصدر السابق، ص (٢١٤).

وأيضاً هناك العديد من الفقهاء المعدودين في سرقسطة الذين خلدت لنا كتب التراجم أسماءهم إلا أنهم أقل منزلة ممن سبق ذكرهم ويمكن الرجوع إليهم في مصادر عديدة (۱).

<sup>(</sup>۱) ابن الفرضي: تــاريخ العلماء، ص(۱/۲)، ابن بشكوال: الصلة، ص(۱/۱۷- ۱۷۰- ۱۹۹)، الضبي: بغية الملتمس، ص(۱۶۱- ۳۰۰)، ابن الآبار: التكملة، ص(۱/۳۵- ۱۳۵- ۱۳۰- ۳۰۰ الضبي: بغية الملتمس، ص(۱۶۱- ۳۰۰)، ابن الآبار: التكملة، ص(۱/۳۹- ۳۸۲- ۲۰۱ عــ ۱۵۰ عــ ۱۵۰ عــ ۱۵۰ عــ ۱۵۰ مــ الملك: الذيل والتكمله لكتــ ابي الصلة والموصول، تحقيق محمد بن شريفه وإحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، ۱۳٤۰ هــ ۱۹۲۰م، ق۱، ص(۷۷- ۱۵۸)، ق۲، ص(۲۱) السفر الرابع، ص(۲۱- ۱۰۰۰).

# ي علم الكالم:

هو علم يتضمن الحجاج (الجدل) عن العقائد الإيمانية بالأدلة العقلية والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف وأهل السنة، وسر هذه العقائد الإيمانية هو التوحيد(١).

وكانت عناية الأندلسيين بهذا العلم محدودة وفي هذا الصدد يقول ابن حزم « وأما علم الكلام فإن بلادنا وإن كانت لم تتجاذب فيها الخصوم، ولا اختلفت فيها النحل فقل لذلك تصرفهم في هذا الباب، فهي على كل حال غير عرية عنه، وقد كان فيهم قوم يذهبون إلى الاعتزال، نظار على أصوله، ولهم فيه تواليف » (٢).

ومن المشتغلين بعلم الكلام في مدينة سرقسطة:

محمد بن حكم بن محمد بن أحمد بن باق (ت ٥٣٨هـ-١٤٣م) يكنى بأبي جعفر من أهل سرقسطة، وجده ذو الوزارتين محمد بن أحمد، استقر بمدينة فاس، وروى أحكامها وأفتى بها، وأقرأ العربية، كان متفنناً ذا حظ من علم الكلام، حسن الخلق قو الا بالحق(٣).



<sup>(</sup>۱) ابن خلدون: المقدمة، ص(٤٥٨)، ولتفاصيل أكثر عن علم الكلام انظر: ابن خلدون: المصدر نفسه، ص(٤٥٨) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المقري: نفح الطيب، ص(١٧٦/٣).

<sup>(</sup>٣) ابن الآبار: التكملة، ص (١/١٤٤).

# المبحث الثالث: علوم الأدب واللغة

### اللغة والنحو:

حظيت الدراسات اللغوية والنحوية باهتمام وعناية الأندلسيين، « فكانوا يروون أبناءهم الفصيح من المنثور والمنظوم ليربوا فيهم الملكات الأدبية جارين في ذلك على السنة العربية القديمة » (۱).

وعلم النحو أحد علوم اللغة الذي كان له مكانة رفيعة وفي هذا الصدد يقول أحد المؤرخين (وكل عالم في أي علم لا يكون متمكناً من علم النحو بحيث لا تخفى عليه الدقائق فليس عندهم بمستحق للتميز ولا سالم الازدراء) (٢).

ومما هو جدير بالذكر أن علماء اللغة والنحو احتلوا مكانة سامية في عصر الخلافة وملوك الطوائف.

ومن علماء اللغة والنحو الذين ظهروا في مدينة سرقسطة ما يلي:

محمد بن مبارك (ت ٤٨٣هـ - ١٠٩٠م) مولى المنصور بن أبي عامر، من أهل سرقسطة، يكنى بأبي عبدالله، ويعرف بابن الخباز، كان حافظاً للغة، غزير الأدب أخبارياً وجيهاً في بلده، وله مؤلفات جيدة (٣).

وسليمان بن أحمد بن محمد السرقسطي (ت ٤٨٩هـ - ١٠٩٥م) يكنى بأبي الربيع الأندلسي، مقرئ لغوي<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(٧٣).

<sup>(</sup>٢) المقري: نفح الطيب، ص (٢٢١/١).

<sup>(</sup>٣) ابن الآبار: التكملة، ص (٤٠٠/١).

<sup>(</sup>٤) القفطي: جمال الدين علي بن يوسف أنباه الرواه على أنباه النحاة، تحقيق، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، الطبعة الأولى ٤٠٦هــ ١٤٠٦م، ص(١٤١/٢) وما بعدها.

ومنهم علي بن إسماعيل بن سعيد بن أحمد بن لب بن حزم الخزرجي الشارقي الأندلسي النحوي، وشارقة «حصن بقرب سرقسطة» قرأ النحو على ابن طراوة المالقي وكان أبوه إسماعيل مقرئاً نحوياً، وكان على هذا حفظة (١).

ويوسف بن موسى الكلبي الضرير (ت ٢٠٥هـ- ١١٢٦م) من أهل سرقسطة يكنى بأبي الحجاج كان نحوياً أصولياً إماماً، أخذ عن أبي بكر المرادي، وكان مختصاً به وله تصانيف حسان وأراجيز مشهورة، وانتقل إلى العدوة وتوفى بها(٢).

ومن علماء النحو في سرقسطة سعيد بن فتحون بن مكرم المعروف بالحمار السرقسطي، كان متحققاً إماماً في علم النحو واللغة، وله مؤلفات في الموسيقى والفلسفة، ذكرناها سابقاً (").

وعبدالله بن محمد بن السيد البطليوسي، (ت ٢١٥هــ-١١٢م) من أهل بطليوس كان عالماً بالأداب واللغات، متبحراً فيها، مقدماً في معرفتها، يجتمع الناس إليه ويقرؤون عليه ويقتبسون منه، وكان حسن التعليم، جيد التلقين، ثقة افظاً ابطاً (٤) وكان لمكانته العلمية وغزارة علمه أن اجتذبه المستعين بن هود، حيث حل عليه ضيفاً فقوبل بالحفاوة والتكريم، فلم يبق هناك طويلاً حيث خرج من سرقسطة واتجه إلى طليطلة (٥).

وله العديد من المصنفات منها كتاب (المثلث) في اللغة، وكتاب «الاقتضاب في شرح أدب الكتاب» و كتاب «الأنساب الموجبة لاختلاف الأمة» وكتاب «شرح الموطإ» وكتاب «شرح سقط الزند» وكتاب «إصلاح الخلل الواضح في

<sup>(</sup>١) القفطي: المصدر نفسه، ص(٢٢١/٢).

<sup>(</sup>٢) الضبي: البغية، ص(٤٩٢)، المقري: أزهار الرياض، ص(١٦١/٣).

<sup>(</sup>٣) صاعد: طبقات الأمم، ص(٦٨-٦٩).

<sup>(</sup>٤) القفطي: أنباه الرواة، (1/1) ) وما بعدها.

<sup>(°)</sup> المقري: أزهار الرياض، ص(١٢١/٣)، البشري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف، ص(٣٧٣).

شرح الجمل» وكتاب «شرح أبيات الجمل» وكتاب «التذكرة الأدبية» (١).

# علوم الأدب:

#### - الشعر:

كان لطبيعة سرقسطة الساحرة وجمال مناظرها وكثرة بساتينها أعظم الأثر في ازدهار الشعر وظهور عدد كبير من الشعراء المبدعين الذين تغتّوا بجمال طبيعتها كما امتدحوا بعض ملوكها وأمرائها، ومنهم ابن دراج، حيث كانت له قصائد في مدح المنذر، ومنها عندما مدح ابن دراج الخليفة المرتضى عام ٧٠٤هـ ١٠١٧م عندما وقعت المعركة بين الخليفة المرتضى والبربر، كما ذكرنا ذلك سابقا، فقد اختص ابن دراج منذر بن يحي بجانب كبير من هذه القصيدة، ولعله كان يبيت في نفسه منذ ذلك الحين التوجه الى منذر في سرقسطة للاختصاص به(٢)، وأخيرا قصد ابن دراج سرقسطة حيث كان المنذر قائماً بالأمر وأولى القصائد التي مدح بها ابن دراج منذراً التجيبي وذلك عند قدومه إلى سرقسطة في عام ٢٠١٨م هي التي استهلها بقوله:

بشراك من طول الترحل صبح بروح السفر لاح فأسفرا والسرى

فقدأتيح لابن دراج جو من الاستقرار لم ينعم به منذ فارق قرطبة في سنوات الفتنه، وفي بلاط منذر وابنه يحيى بعده قضى ابن دراج نحو عشر سنوات تمتع خلالها ببعض الهدوء والنعمة وإلى هذين الملكين وجه ابن دراج شطراً كبيراً يبلغ نحو الثلث من إنتاجه الشعري (٣).

وبقى ابن دراج في كنف الأمير الجديد يحي بن منذر (المظفر) على حاله

ماجسته الحساين (كاما الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) القفطى: المصدر نفسه، ص (١/١٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) ابن دراج: دیوان ابن دراج، ص(۲۹-۷۰).

<sup>(</sup>T) ابن دراج: المرجع السابق، ص(YY-YY).

الأول مادحاً له مسجلاً كل ما وقع في عهده من أحداث مهمة بالإضافة إلى شعر المناسبات والتهنئات (). وفي هذا الصدد يقول ابن حيان: (فلم يزل عنده [أي عند عند المنذر وإعند ابنه بعده مادحاً لهما، مثنياً عليهما غير لمغ بدلاً بجوار هما إلى أن مضى لسبيله) (٢).

وقد حفلت مدينة سرقسطة بعدد من الشعراء ومنهم:

أحمد بن محمد بن سهل، سرقسطي، ويكنى أبا جعفر بن الخراز و (هو معدود في شعراء بني هود، وكان من أهل القرآن والأدب والشعر) وله قصائد مطولات في مدح بني هود وابن صمادح، وتوفي أحمد بن سهل في عهد المستعين الأصغر (٣).

وأبو العرب الصقلي من شعراء الأندلس وسكن سرقسطة ومدح المستعين بن هود بشعر (٤).

ومن شعراء سرقسطة سليمان بن مهران السرقسطي ، يكنى بأبي ربيع أديب شاعر وله شعر كثير وإحسان مشهور وله جلالة وقدر (°).

والأمير عبدالله بن هود (ذو الوزارتين) ويكنى بأبي محمد، وهو أحد النجباء الأدباء من ملوك سرقسطة والثغر الأعلى، نفاه ابن عمه المقتدر عن سرقسطة فقصد طليطلة عند ابن ذي النون ثم مل الإقامة هنالك، وجعل يضطرب ما بين

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) ابن دراج: المرجع السابق، ص(٧٥-٢٦).

<sup>(</sup>٢) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص(٩/١).

<sup>(</sup>٣) المراكشي: الذيل والتكملة، القسم الثاني، ص(٤٣٥-٤٣٦).

<sup>(</sup>٤) الأصفهاني: عماد الدين: خريدة القصر وجريدة العصر، تحقيق عمر الدسوقي وعلى عبدالعظيم، دار نهضة مصر للطبع والنشر، القاهرة ١٩٦٤م، ص(٢/٠٥) هامش (٢).

<sup>(°)</sup> الحميدي: جذوة المقتبس، ص(٢٠٩)، الضبي: بغية الملتمس، ص(٣٠٠-٣٠)، ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(٢٣٦/٥)، ابن سعيد: المغرب في حلى المغرب، ص(٢٢/٢).

ملوك الطوائف إلى أن استقر عند المتوكل ابن الأفطس فولاه مدينة الأشبونة من أعماله ثم صدر في عنها (١)، وكان ممن تندر له الأبيات وتستظرف له بعض المقطوعات كقوله بعد خروجه من سرقسطة:

ضللتم جميعاً يال هود عن الهدى وشنتم يمين المُلك بي فقطعتم وما أنا إلا الشمس غير غياهب وإن طلعت تلك البدور أهلة فلا تقطعوا الأسباب بيني وبينكم

وضيعتم الرأي الموفق أجمعا بأيديكم منها وبالغدر إصبعا دجت فأبت لي أن أنير وأسطعا فلم يبق إلا أن أغيب وأطلعا فأنفكم منكم وإن كان أجدعا(٢)

ومن شعراء سرقسطة علي بن خير التطيلي، يكنى بأبي الحسن، كان من أحفظ أهل عصر ملوك الطوائف للأداب والأنساب والأخبار، وكان شاعراً مجداً، رحل من بلده (تطيلة) إلى بلاط بني هود في سرقسطة، فقوبل بكل تقدير واحترام، كما أنه استطاع أن ينال منزلة رفيعة بين شعرائهم وذلك بإمتداحه لملك سرقسطة المقتدر بن هود ".

ومنهم محمد بن إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن أبي طالب القيسي، من أهل وشقة وسكن سرقسطة، يكنى بأبي طالب، كان من أهل الأدب واللغة، عارفاً بهما مدرساً لهما حسن الخط مشاركاً في النظم والنثر، وجمع شعر أبي عمر القسطلي على حروف المعجم وزاد فيه كثيراً على ما بأيدي الناس وذلك في سنة ٤٦٧هـ- على حروف المعجم وزاد فيه كثيراً على ما بأيدي الناس وذلك في سنة ٤٦٧هـ-

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: الذخيرة، ق٢، ص(٤/٦٠٦)، ابن الأبار: الحلة السيراء، ص(١٦٥/٢)، ابن سعيد: المغرب، ص(٢/٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) ابن بسام: الذخيرة، ق٢، ص (٢٠٦/٤).

<sup>(</sup>٣) ابن سعيد: المغرب، ص(٢/٠٥٠-٤٥١).

<sup>(</sup>٤) ابن الآبار: التكملة، ص(٤/٤٠٤-٤٠٥).

وإبراهيم بن معلي الطرسوني ، يكنى بأبي إسحاق، فقد ذاع اسمه في بلاط بني هود ومدح ملكهم المقتدر بن هود، ووصف بالبراعة في نظم الشعر، وقرض القصائد الطويلة التي تنم عن تمكن وطول نفس، ومن أشعاره في الرثاء:

رزء بكت منه العلا ومصاب شقت عليه جيوبها الأحباب وطفقت ألتمس العزاء فخانني نفس تنوب وأدمع تنساب وتلجلج الناعي به فسألته عود الحديث لعله يرتاب(١)

ويحي بن الجزار السرقسطي ، كان في دكان له بسرقسطة يبيع اللحم، ولكن تعلقت نفسه بقول الشعر فبدع فيه ومكنه ذلك من مدح ملوك بني هود حيث كانت له قصائد عديدة ثم ترك الأدب والشعر وعاد إلى القصابة مرة أخرى فأمر ابن هود وزيره ابن حسداي أن يوبخه على ذلك فخاطبه بأبيات منها:

تركت الشعر من ضعف الإصابه وعدت إلى الدناءة والقصابه فرد عليه الجزار بقصيدة منها قوله:

تعيب على مألوف القصابه ومن لم يدر قدر الشيء عابه (٢).

ومنهم الكميت بن الحسن، يكنى بأبي بكر، سكن سرقسطة، شاعر أديب يمدح الأمراء، وكان من شعراء عماد الدولة أبي جعفر بن المستعين بن هود، قال الحميدي: ﴿لقيته وقرأت عليه كثيراً من شعره » ومنه:

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: النخيرة، ق٣، ص(٦٣٣/٦)، ابن سعيد، المغرب، ص(٢٧/٥٤-٤٥٨)، ابن بسام: الجنوري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف، ص(٣١٧).

<sup>(</sup>٢) ابن بسام: الذخيرة، ق٣، ص(٦/٤٨٦)، ابن سعيد: المغرب، ص(٤٤٤١-٤٤٥).

سقى البرق ما بين العُذيب وبارق منازل لم تقصر بها ظباؤها ليالي أبناء الهوى من هوائها

وواصل ما بين النباج ومنبج ولا نهيت غز لانها عن تبرج معاً تحت ظل سابغ البرد

كما ظهر أيضاً شعراء في سرقسطة ولكنهم أقل درجة ممن سبقوهم ومنهم:

محمد بن يوسف بن عبدالله التميمي (ت ٥٣٨هـ-١٤٣م) من أهل سرقسطة سكن قرطبة، يكنى أبا الطاهر، كان مقدماً في اللغة العربية، شاعراً محسناً وله مقامات من تأليفه (٢).

ومروان بن جراح المرادي (ت ٥٠١مهـ- ١١٠٧م) من أهل سرقسطة، يكنى بأبي جعفر، كان أديباً متفنناً أستاذاً في العربية (٣).

وأيضاً محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن سهل الأنصاري، من أهل سرقسطة وسكن بلنسية، يكنى بأبي عبداللويعرف بابن الخراز، كان أديباً شاعراً راوية مكثراً حسن الخط<sup>(٤)</sup> وقد أشرنا إلى والده في بداية حديثنا عن علم الأدب.

#### - النثـــر:

(إن علم الأدب المنثور من حفظ التاريخ والنظم والنثر أنبل علم عند أهل الأندلس) (°).

وينقسم النثر إلى نوعين:

١-النثر الفنى ٢-النثر التأليفي الأدبي.

- (۱) الحميدي: الجذوة، ص(٤١٣)، ابن الأبار: التكملة، ص(١/٣٤٨).
  - (٢) ابن بشكوال: الصلة، ص(٢/٢٥٥).
  - (٣) ابن الآبار: التكملة، ص(٢/١٩٤).
  - (٤) ابن الآبار: المصدر نفسه،  $\infty(1/27)$ .
    - (٥) المقري: نفح الطيب، ص(٢١٢/١).

ويقصد بالنثر الفني أسلوب الرسائل الديوانية، والإخوانيات والوصايا والمناظرات وغير ذلك من مواضع النثر الفني().

ولقد اعتنى أهل الأندلس بالنثر الفني وخاصة في عصر الخلافة وملوك الطوائف حيث برز عدد كبير من الكتاب، كما حظي كاتب الرسائل عندهم بمنزلة رفيعة، ولسمو منصب الكتابة كان صاحبها يحظى بالتشريف والتوقير في المخاطبات(٢).

وقد ظهر في مدينة سرقسطة عدد من الكُنَّاب الماهرين ومنهم:

الكاتب عمر بن القلاس وهو من كبار الكتاب في مدينة سرقسطة ويقول ابن بسام (من عليه كتّاب الثغر الأعلى) فقد كان له من النثر البديع ما ينم عن أدب غزير وتمكن من اللغة (٣).

ومنهم يوسف بن جعفر الباجي، يكنى بأبي عمر، وهو شاعر وأديب له مكانته ووصف بالإعجاز في البلاغة والبيان، وتمكن أبو عمر من أن يحتل منزلة سامية في بلاط بني هود عند المقتدر بالله وفي هذا الصدد يقول ابن خاقان (فتهادته الرياسات وقادته تلك السياسات فانتقل إليهم انتقال الشمس في مطالع السعود ومقل روض الأماني ناضر العود واستدعاه المقتدر بالله فعرف محله وأحله من الحظوة ما أحله فاستحسن ملكه واستطابه وملأ بعوار فه عيابة ووطابة ولقي من أهل سرقسطة كل ضاحك بسام..) (3).

<sup>(</sup>۱) مصطفى الشكعة: الأدب الأندلسي، ص(٥٧٠)، البشري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف، ص(٣٣١).

<sup>(</sup>۲) المقري: النفح، ص(۲۱۷/۱).

<sup>(</sup>٣) ابن بسام: الذخيرة، ق $^{3}$ ،  $^{0}$ ،  $^{3}$ )، البشري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف،  $^{3}$ ).

<sup>(</sup>٤) ابن خاقان: قلائد العقیان، ص(1.1-1.7)، ابن بسام: الذخیرة، ق۲، ص(1٤٨/7) وما بعدها،

كما برز أيضاً في سرقسطة عبدالله بن السيد، يكنى بأبي محمد (ت٢١٥هـ- ١٢٧) و هو أديب ولغوي له منزلته الرفيعة، فقد حل على بلاط المستعين أحمد بن هود بعد طول ترحال (فلم يخفف على المستعين اختلاله، ولم تخف لديه خلاله فذكره معلماً به ومعرفاً وأحضره منوهاً له ومشرفاً) (١).

وهناك العديد من الأدباء والكنّاب في مدينة سرقسطة ويمكن الرجوع إليهم في عدد من المصادر(٢).

أما النثر التأليفي الأدبي: يقصد به تأليف كتب أدب بالمفهوم السائد في القرنين الثالث والرابع الهجريين -العاشر والحادي عشر الميلاديين لكلمة أدب، والذي كان يقصد به الثقافة العربية الخالصة التي يستهدف بها التأديب والتهذيب ولكن للأسف لم تحظ سرقسطة بهذه الفئة من الأدباء.



<sup>=</sup> ابن سعيد: المغرب، ص(٥/١)، الأصفهاني: خريدة القصر، ق٤، ص(٣٣٧/٣٦).

<sup>(</sup>۱) المقري: أزهار الرياض، ص(۱۲۱/۳)، البشري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف، ص(۳٤٠).

<sup>(</sup>۲) ابن خاقان: قلائد العقیان، ص(۱۱-۱۱۱)، ابن بسام: الذخیرة، ق۳، ص(۲۳۲۰) وما بعدها، ابن سعید: المغرب فی حلی المغرب، ص(۲/۰۶۶)، الأصفهانی، ق۶، ص(۲/۲۶۳-۳۵۰) ابن الآبار: التكملة، ص(۲/۳۲).

<sup>(</sup>٣) البشري: الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف، ص(٣٤٧).

# المبحث الرابع: العلوم الاجتماعية

# التاريــخ:

للتاريخ مكانة رفيعة عند الأندلسيين تتجلى في كثرة ما ألفوا في أحوال بلادهم وقد باهى ابن حزم بتفوق قومه في هذا الحقل، فذكر أنه قلما خص أبناء مصد من الأمصار الإسلامية بلدهم بتأليف دون سائر البلاد كالأندلسيين (۱).

والتاريخ الأندلسي تاريخ عربي إسلامي، وقد سلك مسلك المشارقة في منهجه وروايته، فهناك طريقة الحوليات أي: الكتابة على ترتيب السنين، وهناك تواريخ الخلفاء والملوك التي تعالج دولة كل منهم على حدة، وهناك كتب التراجم والطبقات وما يتبعها من ذيول وصلات، هذا إلى جانب تواريخ المدن المحلية التي فاق الأندلسيون فيها إخوانهم المشارقة، كذلك اتبع الأندلسيون في معالجة تاريخهم تلك الطرق التي اتبعها إخوانهم المشارقة والتي تقوم على النقل والاقتباس أو المشاهدة العينية وتحرى الحقائق في جمع المعلومات أو الاستعانة بالوثائق والمراسلات والآثار المادية، أو على تحليل الأحداث والتعرف على عللها والنفاذ إلى أسرارها(۲).

## ومن أبرز مؤرخي مدينة سرقسطة:

علي بن خير التطيلي، يكنى أبا الحسن، كان من أحفظ أهل عصر ملوك الطوائف للآداب والأشاب والأخبار، وكان شاعراً مجيداً رحل من بلده (تطيلة) إلى بلاط سرقسطة فقوبل بالحفاوة والتكريم(٣).

ماجسته الحسان ( كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(٦٦).

<sup>(</sup>٢) العبادي: الإسلام في أرض الأندلس، ص(٧٢).

<sup>(</sup>٣) ابن سعيد: المغرب في حلى المغرب، ص(٢/٥٠٠-٤٥١).

## ٥ الجغر افيا:

يرتبط علم الجغرافيا بعلم التاريخ ارتباطاً وثيقاً، إذ لا نجد مؤرخاً أندلسيا إلا وكان جغرافيا في قس الوقت، وقد عُرف عن الأندلسيين ولعهم الشديد بالرحلة والأسفار والتنقل، لهذا ظهر من بينهم نخبة ممتازة من الرحالة الذين زاروا كثيراً من نواحي الأندلس، وسجلوا ما شاهدوا وعاينوا في وصف تلك البلاد، ومما لاشك فيهأن وصفهم للأندلس كان يحتل مكانة بارزة في مؤلفاتهم فتحدثوا بالتفصيل عن خططها ومسالكها ومدنها وكورها وأنهارها وجبالها، والتوزيع الإداري لأقاليمها ونسبة كل إقليم إلى الآخر من الوجهة الجغرافية(١).

كذلك اهتموا بضبط أسماء هذه الأماكن الجغرافية ضبطاً صحيحاً بحيث يتفق نطقها العربي مع نطقها الأسباني ولم تقتصر دقة الأندلسيين على ذلك بل تتجلى دقتهم أيضاً في محاولة الرجوع إلى أصولها اللاتينية أو الإغريقية، لتفسير معناها حسب ما هو موجود لديهم في كتابات الإغريق والرومان(١).

ومما هو جدير بالذكر أن مدينة سرقسطة تعتبر من أشهر مراكز الثقافة بالثغر الأعلى، حيث ظهرت فيها طائفة كبيرة من العلماء المعدودين في شتى العلوم والمعارف وخاصة العلوم الدينية والعلوم التطبيقية، ولكن من المؤسف أن الذي وصل إلينا من الإنتاج العلمي الأندلسي في ميدان الجغرافيا يعد ضئيلاً، وبالنسة لمدينة سرقسطة يُعد شبه معدوم .

<sup>(</sup>١) العبادي: الإسلام في أرض الأندلس، ص(٧٩).

<sup>(</sup>۲) العبادي: المرجع نفسه، ص(۷۹).

### الفلسفة:

مرت الفلسفة في الأندلس بعصور قوة وعصور ضعف، ويعتبر عصر الخليفة الحكم المستنصر عصر نهضة للفكر الفلسفي() فقد وجدت الفلسفة في الأندلس تباعاً ودراسين لها، فآثر البعض السكوت والاختفاء، وآثر البعض الآخر الخروج عن الأندلس في حين تسترت فئة منهم بالاشتغال بالطب والفلك والرياضيات.

وجدير بالذكر أن أول من نسب إليه الاشتغال بالفلسفة هو محمد بن عبدالله بن مسرة القرطبي<sup>(۱)</sup>.

ومن أبرز الفلاسفة الذين ظهروا في مدينة سرقسطة في عصر الخلافة وملوك الطوائف ما يلي:

سعيد بن فتحون بن مكرم المعروف «بالحمار السرقسطي» يكنى بأبي عثمان كان متحققاً إماماً في علم النحو واللغة، وقد ألف كتاباً في المدخل إلى علوم الفلسفة أسماه «شجرة الحكمة» وأيضاً صنف رسالة في تعديل العلوم، وكان معاصراً للحاجب المنصور بن أبي عامر ونال على يده شيئاً من التنكيل، حيث سجنه ثم أطلقه بعد ذلك فخرج من الأندلس إلى صقلية (٣).

وقد استطاع هذا الفيلسوف أن يحتل منزلة رفيعة بين العلماء حتى قال فيه ابن حزم (وأما الفلسفة فلمي رأيت فيها رسائل مجموعة وعيوناً مؤلفة لسعيد بن

<sup>(</sup>۱) أحمد فؤاد الأهواني: الفلسفة في الأندلس، مجلة كلية الآداب، مطبعة جامعة فؤاد الأول، المجلد الخامس عشر، الجزء الأول، ١٩٥٣، ص(٨٩).

<sup>(</sup>٢) ابن حيان: المقتبس، ص (٥/٥) وما بعدها، بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص (٣٢٩-٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) صاعد: طبقات الأمم، ص(٢٨-٦٩).

فتحون السرقسطي المعروف بالحمار دالة على تمكنه من هذه الصناعة).(١)

ومن فلاسفة سرقسطة أيضاً عمرو بن أحمد الكرماني (ت ٢٥٨هـ ١٠٥٥م) يكنى بأبي الحكم، ذكرنا سابقاً أن الرحلات العلمية إلى المشرق كان لها أثر في اقتباس الأندلسيين من تيارات كلامية وأفكار فلسفية، ومما يؤيد ذلك رحلة الكرماني حيث رحل إلى المشرق وتلقى علومه في الطب والفلسفة على علماء المشرق، ثم عاد إلى الأندلس وهو يحمل معه رسائل إخوان الصفا وقد نسب إليه أنه أول من أدخلها إلى الأندلس".

ومنهم العالم الموسوعي الذي عُني بالفلسفة والفلك والطب ابن باجه، وهو محمد بن يحيى التجيبي السرقسطي (ت ٥٣٣هـ ١٢٨ م) يكنى بأبي بكر، ويعرف بابن الصائغ، وعرف عند الغرب باسم (Avempace)(٣).

ولد ابن باجة في مدينة سرقسطة في أواخر القرن الخامس الهجري الحادي عشر الميلادي وعاش فيها حتى مطلع شبابه في وعندما دخل المرابطون سرقسطة استطاع ابن باجه أن يكسب ثقتهم واتخذه عاملهم على سرقسطة أبو بكر إبراهيم بن تيفلويت وزيرا ً له وه ولما سقطت سرقسطة في أيدي النصارى، غادر ابن باجة سرقسطة فاتجه إلى إشبيلية ثم إلى غرناطة وأقام بها حيناً ثم رحل إلى المغرب فكان موضع الإجلال لدى أمراء المرابطين حيث استوزره على بن يوسف بن تاشفين عشرين سنة (۱).

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>١) المقري: نفح الطيب، ص(١٧٥/٣).

<sup>(</sup>٢) صاعد: المصدر السابق، ص(٧٠-٧١)، ابن أبي أصيبعة، ص(١٩٥/٣).

<sup>(</sup>٣) عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٤)، بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٣٣٥-٣٣٦).

<sup>(</sup>٤) الأصفهاني: خريدة القصر، ق٤، ص(٢٨٣/٢) الهامش، عنان: دول الطوائف، ص(٢٩٤).

<sup>(</sup>٥) ابن الخطيب: الإحاطة، ص(٢/١).

<sup>(</sup>٦) الأصفهاني: خريدة القصر، ق٤، ص(٢٨٣/٢) الهامش، بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٣٣٦).

وكان ابن باجة محل تقدير العلماء والمؤرخين فقالوا عنه فه علا مة وقته ومن أكابر فلاسفة الإسلام<sup>(۱)</sup> كما نال ابن باجه مكانة عالية عند حكام الأندلس، فكان لهذه المكانة قد ناله أذى من بعض معاصريه حيث أثارت عليه حسد عدد من الوزراء فكتب فيه الفتح بن خاقان «هو رمد جفن الدين وكمد نفوس المهتدين، اشتهر سخفا وجنونا وهجر مفروضا ومسنونا، فيما يتشرع و لا يأخذ غير الأباطيل ولا يشرع. » (۱).

وسبب حقد ابن خاقان على ابن باجة، هو أن الأخير ازدراه في أحد المجالس، كما ترصد له زملاؤه الأطباء وحاولوا قتله أكثر من مرة لنبوغه في الطب وعلو مكانته فكان ينجو مرة بعد مرة حتى مات مسموماً ودفن في مدينة فاس، كما اتهم ابن باجة بالإلحاد والزندقة لاشتغاله بعلم الفلسفة (٣).

وترك لنا ابن باجه مصنفات عديدة في شتى العلوم فمنها كتب في الطب والرياضيات والمنطق والفلسفة والطبيعة والنبات والأدوية، ولكن ضاع معظمها ولم يبق منها إلا رسائل وصفحات في ترجمات لاتينية وعبرية(٤).

فمن شروحه وتعليقاته العلمية ما يلي:

١-شرح كتاب « السماع الطبيعي » لأرسطو.

<sup>(</sup>۱) ابن أبي أ صيبعة: عيون الأنباء، ص(٢٧١/٣)، العلوم عند العرب، إشراف، إدارة الثقافة العامة بوزارة التربية والتعليم بمصر، ص(١٨١/٤).

<sup>(</sup>۲) ابن خاقان: قلائد العقیان، ص(۳۱۳).

<sup>(</sup>٣) الأصفهاني: خريدة القصر، ق٤، ص(٢٨٣/٢) الهامش(١)، أحمد أمين: ظهر الإسلام، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٦م، ص(٣٣٩-٢٤)، بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٣٣٥-٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) لطفي عبدالبديع: الإسلام في أسبانيا، ص(٤٨-٤٥)، بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٣٣٥-٣٣٦)، محمد العربي الخطابي: الطب والأطباء في الأندلس الإسلامية، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٨م، ص(٥/١).

٢ - قول على بعض كتاب « الكون والفساد » وكتاب « الآثار العلوية » و «الحيوان» لأرسطو.

٣-كلام على شيء من كتاب « الأدوية المفردة » لجالينوس.

٤ ـشرح منطق الفارابي.

٥-كتاب « التجربتين على أدوية ابن وافد اللخمي ».

٦-تعاليق الهندسة وعلم الهيئة.

ولم يكتف ابن باجة بالشرح والتعليق والاختصار بل ألف كتبا أو دعها علمه الخاص ومنها مقال في البرهان ومقال آخر في الاسم والمسمى، وكتاب عن اتصال الإنسان بالعقل الفعال، وكتاب تدبير المتوحد، ورسالة الوداع، وغيرها كثير (۱).

وتعتبر مدينة سرقسطة مركزاً كبيراً لظهور عدد من فلاسفة اليهود ومنهم:

الطبيب الفيلسوف منجم بن الفوال، كان ماهراً في علم المنطق و علوم الفلسفة وله تأليف في المنطق سماه «كنز العقل» رتبه على المسألة والجواب وضمنه جملاً من قوانين المنطق وأصول الطبيعة (٢).

وسليمان بن يحيى المعروف بابن جبرول السرقسطي ويطلق عليه النصارى اسم أفيسبرون (Avicebron) وقد قرأ كتب فلاسفة العرب واستفاد من ذلك، فصنف كتاب «ينبوع الحياة» باللغة العربية، وقد تأثر في تأليفه بآراء ابن مسرة القائمة على فلسفة ابن ذقليس ومذهب الأفلاطونية الحديثة، وحظي الكتاب بشهرة واسعة بين النصارى وذلك عن طريق ترجمته اللاتينية التي قام بها

باجستم الحسان (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(1)</sup> بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(777-777).

<sup>(</sup>٢) صاعد: طبقات الأمم، ص(٨٩)، ابن أبي أصيبعه: عيون الأنباء، ص(٣٦/٣).

(دومنجوجندالد) (۱).

ولابن جبرول مؤلفات أخرى كتبها أيضاً باللغة العربية وهي «إصلاح الأخلاق» و «مختار اللآلي» وهو مجموعة من الحكم لعدد من فلاسفة اليونان(٢).

ومن فلاسفة اليهود أيضاً أبو الفضل حسداي بن يوسف ابن حسداي السرقسطي عني بعدد من العلوم والمعارف منها الرياضيات والفلك والشعر والبلاغة والموسيقي وأتقن علم المنطق وتمرس في البحث والنظر ثم ترقى إلى علم الطبيعة فبدأ منه بسماع كتاب «الكيان» لأرسطو طاليس حتى أحكمه ثم شرع في كتاب السماء والعالم ".



<sup>(</sup>۱) بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٤٩٣)، عمر رضا كحالة: العلوم البحتة في العصور الإسلامية مطبعة الترقى، دمشق، ١٣٩٢هـ ١٩٧٢، ص(٤٧).

<sup>(</sup>٢) بالنثيا: المرجع السابق، ص(٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) صاعد: طبقات الأمم، ص(٩٠)، ابن أبي أصيبعه: عيون الأنباء، ص(٢٣٨/٣).

# المبحث الخامس: العلوم التطبيقية والبحتة

## الطب والصيدلة:

يعتبر علم الطب وما يتصل به من علوم أخرى كالصيدلة من أبرز العلوم التي حظيت باهتمام وعناية الأندلسيين ، وقد بلغت الدراسات الطبية في الأندلسين مكانة رفيعة، ويأتي في مقدمة العلوم التطبيقية من حيث عناية الأندلسيين ونشاطهم وأيضا وفرة الإنتاج العلمي، فقد اشتغل به عمالقة أشاد بذكر هم العلماء والمؤرخون وفي هذا الصدد يقول بالنثيا: «أز هر علم الطبز هاراً عظيماً بين مسلمي الأندلس» (۱).

وكان علم الطب من العلوم التي أسهم فيها علماء سرقسطة بنصيب وافر، ومن أشهر العلماء الذين نبغوا في هذا المجال:

محمد بن الحسين، المعروف بابن الكتاني (ت ٢٠٤هـ- ١٦٩م) ويكنى بأبي عبدالله، وكان متقدماً في علم الطب فقد أخذه من عمه محمد بن الحسين، وإلى جانب علم الطب كان له حظ من المنطق والنجوم وكثير من علوم الفلسفة، وقد استطاع ابن الكتاني أن يحتل منزلة رفيعة في بلاط المنصور بن أبي عامر لنبوغه في علم الطب حيث اشتغل طبيباً خاصاً له ولابنه عبدالملك المظفر، ولما وقعت الفتنة القرطبية رحل إلى سرقسطة وأقام بها إلى أن توفي (١) ومنهم عمرو بن عبدالرحمن بن علي الكرماني ت(٤٥٨هـ- ١٠٦٥م) ويكنى بأبي الحكم فقد عُني هذا العالم بعدد من العلوم كالطلب والفلسفة والرياضيات والهندسة، ولكنه اشتهر بمعرفته الواسعة بالهندسة، والطب، وقد أسهم بقدر كبير في ميدان الجراحة

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(۲٦١).

<sup>(</sup>٢) صاعد: طبقات الأمم، ص(٨٢)، ابن أبي أصيبعه: عيون الأنباء، ص(٢١٨/٣).

الطبية حيث كان له الهود مشهور في الكي والقطع والشق والبطِ وغير ذلك من أعمال الصناعة الطبية) (١).

والكرماني من علماء قرطبة البارعين، ثم رحل إلى بلاد المشرق فقصد مدينة حران بين نهري دجلة والفرات، وعُني هنالك بدر اسة الطب والهندسة ثم ما لبث أن عاد إلى الأندلس واستوطن مدينة سرقسطة وأخذ يبث علومه بين تلاميذه ومن أتى إليه من العلماء (٢).

ويونس بن إسحق بن بكلارش، طبيب يهودي، (من أكابر علماء الأندلس في صناعة الطب وله خبرة واعتناء بالغ بالأدوية المفردة) (٦) فقد استطاع ابن بكلارش أن يحتل منزلة سامية في بلاط بني هود حيث خدمهم بصناعة الطب في سرقسطة كما ألف لأحد ملوكهم وهو المستعين بالله كتابا أسماه «المجدولة» في الأدوية المفردة وللكتاب اسم آخر وهو «المستعين» نسبة إلى المستعين بن أحمد بن المؤتمن، ووضع هذا الكتاب على صورة جداول يذكر في كل جدول اسم الدواء وطبيعته ومنافعه، وجعل له مقدمة في معرفة قوى الأدوية وخصائصها(٤).

ومنهم منجم بن الفوال، طيب يهودي، من سكان سرقسطة كان متقدماً في علم الطب<sup>(٥)</sup>.

ومروان بن جناح السرقسطي يهودي من أهل سرقسطة، وقد برع هذا العالم

ماجسته الحساين (كامل الرسالة ...الصه

<sup>(</sup>۱) صاعد: المصدر السابق، ص(۷۰-۷۱)، ابن أبي أصيبعة: المصدر السابق، ص(۳/١٩٥).

<sup>(</sup>٢) صاعد: المصدر السابق، ص(٧٠-٧١)، محمد الخطابي: الطب والأطباء في الأندلس، صاعد: المصدر السابق، ص(١/١).

<sup>(</sup>٣) ابن أبي أصيبعه: عيون الأنباء، ص (٢٤٧/٣).

<sup>(</sup>٤) ابن أبي أصيبعه: المصدر السابق، ص(٢٤٧/٣)، الخطابي: الطب والأطباء في الأندلس، ص(٥/١).

<sup>(</sup>٥) صاعد: طبقات الأمم، ص(٨٩)، ابن أبي أصيبعه: عيون الأنباء، ص(٣٦/٣).

في عدد من العلوم ومن بينها الصيدلة، فألف كتاباً في الأدوية المفردة وتحديد المقادير المستعملة في صناعة الطب والأوزان والمكاييل(١).

<sup>(</sup>۱) صاعد: المصدر نفسه، ص(۸۹)، ابن أبي أصيبعه: المصدر نفسه، ص(۲۳۷/۳)، الخطابي: الطب والأطباء في الأندلس، ص((00/1)).

### الرياضيات والفلك:

علم الرياضيات والفلك من علوم الأوائل التي لم تجد لها تربة خصبة في الأندلس في بادىء الأمر وفي هذا الصدد يقول أحد المؤرخين (وبقيت على ذلك أيضاً لا يُ نَى أهلها بشيء من العلوم إلا بعلوم الشريعة وعلم اللغة إلى أن توطد الملك لبني أمية بعد عهد أهلها بالفتنة فتحر "ك ذوو الهمم منهم لطلب العلوم وتتبهوا لإشارة الحقائق) (۱).

والرياضيات تتضمن الحساب والهندسة وهما علمان اشتغل بهما الأندلسيون واحتاجوا إليهما، فالحساب احتاجوا إليه في ميدان الفرائض والضرائب وغير هما من الميادين التي تستند في نشاطها إلى الأرقام الحسابية، والهندسة احتاجوا إليها في ميادين البناء والعمارة والري(٢).

ومما هو جدير بالذكر أن العلوم الرياضية والفلكية لم تزدهر إلا في عصر الخلافة وامتد هذا الازدهار إلى عصر ملوك الطوائف حيث كان أمراء وملوك هذا العصر أنفسهم من المتفوقين في هذا العلم وفي مقدمتهم ملوك سرقسطة (بنو هود).

ومن أشهر هم المقتدر بن هود (٤٣٨ عـ ٤٧٣ هـ/ ١٠٤٧ م) كان المقتدر عالماً في الرياضيات والفلك حيث اشتهر بتفوقه وبراعته فيها في عصره وفي هذا الصدد يقول أبو الوليد الشقندي (وهل لكم في علم النجوم والفلسفة ملك كالمقتدر بن هود صاحب سرقسطة فإنه كان في ذلك آية) (٣).

كما برع ابنه أيضاً في الدراسات الرياضية فكان يوسف المؤتمن (٤٧٣هـ-

<sup>(</sup>١) صاعد: طبقات الأمم، ص(٦٢).

<sup>(</sup>٢) البشري: الحياة العلمية في الأندلس في عصر الخلافة، معهد البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، جامعة أم القرى، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ص(٣٥٦-٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) المقري: نفح الطيب، ص (١٩٣٩/٣)، عنان: دول الطوائف، ص (٢٨٣).

١٠٠١م/ ٤٧٧هـ-١٠٨٥م) مثل أبيه المقتدر بن هود، ووصفه الأمير عبدالله بقوله كان المؤتمن رجلاً عالماً، وقد طالع الكتب مع ما كان عنده من الآثار..) (١).

ومما يدل على براعة المؤتمن في دراسة الرياضيات والاهتمام بها أنه صنف فيها كتابين هما « الاستكمال » و « المناظر (7).

ومنهم عبدالله بن أحمد السرقسطي (ت ٤٤٨هـ-٥٦ م)كان عالماً متفوقاً في الرياضيات والفلك، وقعد لتعليم ذلك في بلده، كما أنه برع في علم الهندسة (٣).

وأبو الفضل حسداي بن يوسف، كان بارعاً في علوم كثيرة ومنها الرياضيات والفلك، وقد امتدحه صاعد وأثنى عليه(٤).

ومنهم عمرو بن عبدالرحمن الكرماني، وقد سبقت الإشارة إليه في ميدان الطب والفلسفة، وكانت له معرفة واسعة في ميدان الهندسة حتى قال عنه صاعد (أخبرني عنه تلميذة الحسين بن أحمد بن الحسين بن يحيى المهندس المنجم أنه ما لقي أحداً يجاريه في علم الهندسة ولا يشق غباره في فك غامضها وتبين مشاكلها واستيفاء أجزائها) (٥).



<sup>(</sup>۱) ابن بلقین: مذکرات الأمیر عبدالله، ص(۷۸).

<sup>(</sup>۲) المقري: النفح، ص(١/١٤٤)، بالنثيا: تاريخ الفكر، ص(٤٥٤) ولتفاصيل أكثر عن كتاب الاستكمال ومضمونة ومكانته. انظر: تاريخ العلوم عند العرب: إعداد مجموعة من الأساتذة الجامعين المؤسسة الوطنية للترجمة والتحقيق والدراسات، بيت الحكمة، تونس، ١٩٨٩م، ص(٣٣-٤٤).

<sup>(</sup>٣) صاعد: طبقات الأمم، ص(٧٢-٧٣).

<sup>(</sup>٤) صاعد: المصدر السابق،  $\infty(\Lambda\Lambda-\Lambda\Lambda)$ .

<sup>(</sup>o) صاعد: المصدر نفسه،  $\omega(v)$ .



### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين أما بعد:

لقد أمكننا التوصل من خلال تلك الدراسة لتاريخ مدينة سرقسطة منذ عصر الخلافة حتى سقوطها في أيدي النصارى إلى عدد من النتائج منها:

- تميزت مدينة سرقسطه بموقعها الجغرافي الهام، فكان لها أهمية بالغة في أحداث الأندلس الداخلية والخارجية، كما كانت مركزاً من مراكز الثورة والعصيان ضد حكومة قرطبة.
- لم تكن العلاقة بين بني تجيب حكام سرقسطه والأمويين على وفاق دائم، لما يملكون من الطموح والطمع في الاستقلال.
  - نجح الخليفة عبد الرحمن الناصر من إخضاع سرقسطه للخلافة .
- كانت سرقسطه قوة عسكرية استعان بها الأمويين في جهاد النصارى وحروبهم في المغرب.
- تمكنت الدولة العامرية من إخضاع سرقسطه لسلطتها، وإخماد المؤامرات التي قامت بها ضد المنصور.
- دام حكم التجيبيين لسرقسطه زهاء قرن من الزمان انتهت بمقتل المنذر الثاني .
- بلغت سرقسطه إزدهارها السياسي والحضاري في عصر ملوك الطوائف حيث كانت مملكة بنى هود أعظم ملوك الطوائف .
- أدى نفوذ الأسر في سرقسطه وغيرها إلى ضعف الوحده والقوة الإسلامية في الأندلس.

- أدى الاضطراب السياسي والاختلاف بين المسلمين ونجاحه في عصر ملوك الطوائف إلى عجزهم عن مقاومة العدوان النصراني بل والتحالف مع العدوان ضد بعضهم البعض مما أدى إلى سقوط سرقسطه وضياع الحكم الإسلامي في الأندلس.
- في عام ٥٠٣هـ-١٠٩م سقطت مدينة سرقسطه في أيدي المرابطين وهي آخر دولة من دول الطوائف تسقط في أيديهم ومن ثم سقطت في أيدي النصارى عام ١١٥هـ-١١١٨م بعد محاصرتهم لها .
- بينت الدراسة أبرز معالم مدينة سرقسطه وأهمها المسجد الجامع الذي كان يتوسطها، كما أنها كانت تزخر بعدد من المنشآت المدنية كالقصور مثل قصر الجعفرية والحمامات والفنادق وغير ذلك .
- تحتل مدينة سرقسطه مكانة كبيرة في تكاملها الاقتصادي، فقد أثبتت الدراسة أن مدينة سرقسطه مدينة زراعية، وصناعية، كما كانت تربط سرقسطه علاقات اقتصادية مع القوى البحرية وساعدها على ذلك سيطرتها على جزء كبير من حوض البحر المتوسط ومن النتائج المترتبة على ذلك نشاط حركة التجارة الخارجية في ثغريها الكبيرين طركونه وطرطوشة.
  - تميز المجتمع السرقسطي بالتنوع البشري والثقافي .
  - \*\* أسأل الله العلى القدير أن أكون قد وفقت في إنجاز هذا البحث \*\*





# المصادر والمراجع

# أولاً: القرآن الكريم:

# ثانيً: المصادر:

- ن الآبار (محمد بن أبي عبدالله) ت ١٥٨هـ/١٢٦٠م
- الحلة السيراء، تحقيق حسين مؤنس، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٩٨٥م.
- المعجم في أصحاب القاضي أبو علي الصدفي، دار الكتاب العربي، القاهرة، 177٧هـ-١٩٦٧م.
  - التكملة لكتاب الصلة، مكتبة الخانجي بمصر والمثني ببغداد.
  - ♦ ابن أبي أصيبعة (موفق الدين أحمد بن القاسم) ت٦٦٦هـ/١٢٧٠م.
- عيون الأنباء في طبقات الأطباء، نقل وتصحيح امرؤ القس بن الطمان، الطبعة الأولى بالمطبعة الوهبية، ١٢٩٩هـ ١٨٨٢م.
  - ٠ ابن الأثير (على بن أبي الكرم) ت ٦٣٠هـ/ ١٢٣٣م.
  - الكامل في التاريخ، دار صادر، بيروت، ١٣٨٥هـ-١٩٦٥م.
    - الإدريسي (محمد بن محمد بن عبدالله) ت٤٥٥هـ/ ١٥٤م.
- نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد، ١٤١٤هـ- ١٩٩٤م.
  - ن ابن أبي زرع (علي ن بدالله) ت٢٦٧هـ/١٣٢٥م.
- الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة، الرباط، ١٩٧٢م.
  - الأزدي (على بن ظافر) ت٦١٣هـ/ ٢١٦م.

- بدائع البدائة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٣٩٠هـ-١٩٧٠م.
  - الأصطخري (إبراهيم محمد الفارسي) ت٤٦٦هـ/٩٥٧م.
- المسالك و الممالك، تحقيق محمد جابر عبدالعال الحيني، مراجعة محمد شفيق غربال، دار الثقافة، الجمهورية العربية المتحدة، ١٣٨١هـ-١٩٦١م.
  - ♦ الأصفهاني (عماد الدين محمد بن محمد بن حامد) ت١٢٠٠هـ/١٢٠٠م.
- خريدة القصر وجريدة العصر، تحقيق عمر الدسوقي، وعلي عبدالعظيم، دار نهضة مصر للطبع والنشر، القاهرة، ١٩٦٤م.
  - \* البتنوني (محمد بن لبيب) ت١٩٣٨م.
  - رحلة الأندلس، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد.
    - ابن بسام (أبو الحسن علي) ت٢٤٥هـ/١١٤م.
- الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠٠م.
  - ن بشكوال (خلف بن عبدالملك) ت٧٧٥هـ/١١٨٢م.
- الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلماؤهم ومحدثيهم وفقهائهم وأدبائهم، صححه السيد عزت العطار الحسيني، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية، 1818هــ ١٩٩٤م.
  - ♦ البغدادي (صفي الدين عبدالمؤمن بن عبدالحق) ت٧٣٩هـ/١٣٣٨م.
- مراصد الإطلاع على الأمكنة والبقاع، تحقيق علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت.
  - البكري (أبو عبدالله بن عبدالعزيز) ت٤٨٧هـ/ ١٠٩٤م.
- جغرافية الأندلس وأوروبا من كتاب المسالك والممالك، تحقيق عبدالرحمن الحجي، دار الرشاد، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٨٧هـ-١٩٦٨م.

- التطيلي (بنيامين بن يونه التطيلي) ت٩٦٥٢٥٦٩م.
- رحلة بنيامين، ترجمة عزرا حداد، المطبعة الشرقية، بغداد، الطبعة الأولى، ١٣٦٤هـ-١٩٤٥م.
  - ابن الجزري (شمس الدين محمد بن محمد) ت٩٣٣هـ/٩٤٤م.
- غاية النهاية في طبقات القراء، عني بنشره ج. برجستراسر، مكتبة الخانجي، مصر، ١٣٥١هـ-١٩٣٢م.
  - ن حاجي خليفة (مصطف ب عبدالله) ت١٠٦٧هـ/١٥٦م.
    - كشف الظنون، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
    - ابن حزم (علي بن أحمد بن سعید) ت٥٦٥٤هـ/١٠٦٨م.
- طوق الحمامة في الألفة والآلاف، تحقيق صلاح الدين القاسمي، دار أبو سلامة، تونس، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢م.
- جمهرة أنساب العرب، تحقيق عبدالسلام هارون، دار المعارف، القاهرة، الطبعة السادسة، ١٣٨٢هـ-١٩٦٢م.
  - الحميدي (محمد بن أبي نصر) ت٨٨٤هـ/٩٥٠م.
- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس، صححه محمد بن تاويت الطنجي، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٣٧٢هـ.
  - الحميري (محمد بن عبدالمنعم) ت في أو اخر القرن التاسع الهجري ١٩م.
- الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، مكتبة لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٧٥م.
- صفة جزيرة الأندلس، نشره ليفي بروفنسال، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٣٧م.
  - ن دیان (حیان بن خلف) ت۲۹هـ/۱۰۷۹م.

- المقتبس في أخبار بلد الأندلس، تحقيق عبدالرحمن الحجي، دار الثقافة، بيروت، ١٣٨٤هـ-١٩٦٥م.
- المقتبس، أعتنى بنشره ب. شالميتا بالتعاون لضبطه وتحقيقه ف. كورنيطي وم.صبح وغيرهما، المعهد الأسباني العربي للثقافة، مدريد، ١٩٧٩م، الجزء الخامس.
- المقتبس من أنباء أهل الأندلس، تحقيق محمود مكي، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٣٩٠هـ-١٩٧١م.
  - ابن خاقان (الفتح بن محمد) ت ۲۹هه/۱۱۳م.
- قلائد العقيان، مكتبة السيد محمد عبدالواحد بك الطوبي وأخيه، مطبعة التقدم العلمية، الطبعة الأولى،
  - بن الخطيب (لسان الدين محمد التلمساني) ت٢٧٧هـ/١٣٧٤م.
- أعمال الإعلام فيمن بويع قبل الأحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٥٦م.
- الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ-١٩٧٣م.
  - ابن خلدون (عبدالرحمن بن محمد) ت۸۰۸هـ/۰۰۶ م.
- تاريخ ابن خلدون، العبر وديوان المبتدأ والخبر أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٣٩١هـ-١٩٧١م.
  - المقدمة، دار القلم، بيروت، الطبعة الحادية عشر، ١٤١٣ هـ-١٩٩٢م.
    - ن ا ۱۲۸۲هـ/۱۲۸۲م. بن محمد) ت ۱۸۸۱هـ/۱۲۸۲م.
- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٤١٤هـ-١٩٤١م.

- ابن دراج القسطلي (أحمد بن محمد) ت٢١٤هـ/٢٠٠م.
- ديوان ابن دراج، تحقيق محمود مكي، المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الأولى، ١٣٨١هـ-١٩٦١م.
  - ♦ الدميري (كمال الدين) عاش في القرن ٨هـ/٤ ١م.
  - حياة الحيوان الكبرى، المكتبة الإسلامية لصاحبها الحاج رياض الشيخ.
    - ٠٠ الذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد) ت٧٤٨هـ/١٣٤٨م.
- معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار، تحقيق بشار عواد معروف وآخرون، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هــ١٩٨٤م.
  - ٠٠ ابن رسته (أحمد بن عمر) ت ٢٩٠٠هـ/٩٠٢م.
  - الأعلاق النفيسة، مطبعة بريل، ليدن، ١٨٩١م.
  - الزهري (محمد بن أبي بكر) عاش في القرن ٦هـ-١٢م.
  - كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد.
    - ابن زيري (الأمير عبدالله بن بلقين) ت٤٦٩هـ/١٠٧٦م.
- مذكرات الأمير عبدالله المسماة بكتاب التبيان، نشره ليفي بروفنسال، دار المعارف، القاهرة، ١٩٥٥م.
  - ن ابن سعید (علی ن وسی) ۱۲۸٦هـ/۱۲۸۲م.
- المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٩٥٥م.
- ❖ السقطي (محمد بن أبي محمد) عاش في أو اخر القرن السادس وأو ائل القرن السابع.
- في آداب الحسبة، تحقيق حسين الزين، دار الفكر الحديث، بيروت، 14.۷ هـ-۱۹۸۷م.

- ابن الشباط (محم بعلی) ت ۱۸۱هـ/۱۲۸۲م.
- قطعة من وصف الأندلس وصقلية من كتاب صلة السمط وسمة المرط، تحقيق أحمد مختار العبادي، معهد الدراسات الإسلامية، مدريد، المجلد ١٤، ١٩٦٧-١٩٦٨م.
  - ن صاعد (أبو القاسم صاعد بن أحمد) ت٦٣٤ هـ/١٠٧٠م.
  - طبقات الأمم، تقديم لويس شنجو، بيروت، ١٩١٢م.
    - الضبي (أحمد بن يحيى) ت٩٩٥هـ/١٢٠٣م.
- بغية الملتمس في تاريخ رجال الأندلس، دار الكتاب العربي، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ١٩٦٧م.
  - ٠ الطرطوشي (محمد بن الوليد) ت٥٢٥هـ/١١٢٦م.
- سراج الملوك، تحقيق محمد فتحي أبو بكر، تقديم، شوقي ضيف، الدار المصرية اللبنانية، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م.
  - بن عذاري (أحمد بن محمد المراكشي) كان حيًا سنة ١٣١٢هـ/١٣١٦م.
- البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، الدار العربية للكتاب، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٩٨٣م.
  - ن العذري (أحمد بن عمر بن أنس) ت٧٨٥ هـ/١٠٨٥م.
- نصوص عن الأندلس من كتاب ترصيع الأخبار وتنويع الآثار والبستان في غرائب البلدان والمسالك إلى جميع البلدان، تحقيق عبدالعزيز الأهواني، معهد الدراسات الإسلامية، مدريد، ١٩٦٥م.
  - ماد (عبدالحي ابن عماد الحنبلي) ت١٠٨٩ هـ/١٦٧٨م.
    - شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار الآفاق، بيروت.

- العمري (ابن فضل الله) ت٤٩هـ/٩٤٩م.
- مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق أحمد زكي باشا، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٤٢هـ-١٩٢٤م.
  - ♦ ابن غالب (محمد بن أيوب) عاش في القرن ٦هـ/١٢م.
- فرحة الأنفس في تاريخ الأندلس، قطعة نشرها لطفي عبدالبديع، مجلة معهد المخطوطات العربية، المجلد الأول، الجزء الثاني، ١٣٧٥هـ-١٩٥٥م.
  - ابن فرحون (إبراهيم بن علي) ت٩٩٧هـ/٢٩٦م.
- الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق علي عمر، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م.
  - ن الفرضى (عبدالله بن محمد) ت٤٠٣هـ/١٠١م.
- تاريخ العلماء والرواة للعلم بالأندلس، صححه عزت العطار الحسيني، مطبعة المدنى، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٧٣هـ-١٩٥٤م.
  - ٠ أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل بن محمد) ت٧٣٢هـ/١٣٣١م.
- تقويم البلدان، أعتنى بتصحيحه وطبعه رينود، البارون ماك كوكين ديسلان، دار الطباعة السلطانية، باريس، ١٨٤٠م.
  - ن القزويني (زكريا بن محمد بن محمود) ت٦٨٢هـ/١٢٨٩م.
  - آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت، ١٣٨٩هـ/١٩٦٩م.
    - ابن القطان (حسن بن علي) ت٦٢٨هـ/١٣٣١م.
- نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق محمود علي مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٠م.
  - ن القفطى (جمال الدين على بن يوسف) ت٢٤٦هـ/١٢٤٨م.
- أنباه الرواه على أنباه النحاه، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.

- القلقشندي (أحمد بن عبدالله) ت ۲۱۸هـ/۱٤۱م.
- صبح الأعشى، دار الكتب الخديوية، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٣٣٣هـ/ ١٩١٥م.
  - ♦ ابن القوطية (محم بعمر) ت٣٦٧هـ/٩٧٧م.
- تاريخ افتتاح الأندلس، تحقيق إبراهيم الإيباري، دار الكتاب المصري، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢م.
  - ٠ ابن الكردبوس (أبو مروان عبدالملك التوزي) عاش في القرن ٦هـ/١٢م.
- تاريخ الأندلس ووصفه، نصان جديدان، تحقيق أحمد مختار العبادي، فصله من صحيفة مجلة معهد الدراسات الإسلامية، مدريد، المجلد ١٣، ١٩٦٥م.
  - المراكشي (عبدالواحد بن علي) ت٦٦٩هـ/١٢٧٠م.
- المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تحقيق محمد العرياني، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٣٨٣هـ/١٩٦٣م.
  - المراكشي (محمد بن عبدالملك) ت٤٠٣هـ/١٠١م.
- الذيل والتكملة لكتابي الصلة والموصول، دار الثقافة، بيروت، ١٣٤٠هـ- ١٩٢٠م.
  - ن المالكي (عبدالله بن محمد) ت٥٦١ هـ/١٠٦١م.
- رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية وزهادهم ونساكهم وسير من أخبارهم وفضائلهم وأوصافهم، تحقيق بشير البكوش، مراجعة محمد العروسي المطوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.
  - 💸 المسعودي (على بن حسين) ت٤٦٦هـ/٩٥٧م.
- مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد، دار الفكر، الطبعة الخامسة، ١٣٩٣هـ-١٩٧٣م.

- ♦ المقري (أحمد بن محمد) ١٠٤١هـ/١٦٣١م.
- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين الخطيب، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٤٠٨هـ هــ ١٩٨٨م.
- أز هار الرياض في أخبار عياض، اللجنة المشتركة لنشر التراث الإسلامي بين الحكومة المغربية، وحكومة دولة الإمارات العربية المتحدة.
  - مؤلف مجهول (من أهل القرن الثامن الهجري).
- الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق سهيل زكار، عبدالقادر زمامه، دار الرشاد، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.

#### ❖ مؤلف مجهول:

- أخبار مجموعة في فتح الأندلس وذكر أمرائها، مدريد، ١٨٦٧م.
  - ن النديم (محمد بن إسحاق بن محمد) ت٤٣٨ هـ/٢٤ م.
- الفهرست، اعتنى بها وعلق عليها إبراهيم رمضان، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
  - ن الناصري (أحمد بن خالد) ت١٣١٥هـ/١٨٩٧م.
- الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق جعفر الناصري، محمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء، ١٩٥٤م.
  - م ياقوت (شهاب الدين ياقوت بن عبدالله الحموي) ت٦٢٦هـ/١٢٢٨م.
    - معجم البلدان، دار صادر، بيروت، ٤٠٤ هـ-١٩٨٤م.

# ثانيًا: المراجع:

# \* أرسلان (الأمير شكيب)

- الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ١٣٥٥هـ.

## 💸 أشباخ (يوسف)

- تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة محمد عنان، مؤسسة الخانجي، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، الطبعة الثانية، ١٣٥٩هـ-١٩٤٠م.

# \* أمين (أحمد)

- ظهر الإسلام، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٦م.

## الباشا (حسن)

- الآثار الإسلامية، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٩٨م.

## بالنثیا (آنخل جنثالث)

- تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد، ١٩٥٥م.

# ن البشري (سعد بدالله)

- الحياة العلمية في الأنداس في عصر الخلافة، معهد البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، جامعة أم القرى، ١٤١٧هـ-١٩٧٧م.
- الحياة العلمية في عصر ملوك الطوائف في الأندلس، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ-١٩٩٣م.

ماجستم الحسان ( كامل الرسالة ...الصه

## م بلباس (ليوبولدو تورس)

- المدن الأسبانية الإسلامية، ترجمة إليود ورودي لابنيا، مراجعة ناديا جمال الدين، عبدالله العمير، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م.

## م بول (ستانلي لين)

- قصة العرب في أسبانيا، ترجمة على الجارم، دار المعارف، ١٩٥٧م.

### \* حتامله (محمد عبده)

- جيل المولدين في المغرب والأندلس ودورهم في الفتح وأثرهم في الحياة العامة، المكتبة الوطنية، عمان، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.

# \* الحجي (عبدالرحمن بن علي)

- التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة، دار القلم، بيروت.

#### پ حسن (زکی محمد)

- فنون الإسلام، دار الرائد العربي، القاهرة، بيروت<sub>.</sub>

#### \* خالص (صلاح)

- أشبيلية في القرن الخامس الهجري، دار الثقافة، بيروت، ١٩٦٥م.

#### \* الخطابي (محمد العربي)

- الطب والأطباء في الأندلس الإسلامية، دراسة وتراجم ونصوص، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٨م.

#### « دوزي (رينهرت)

- المسلمون في الأندلس، ترجمة حسن حبشي، الهيئة المصرية للكتاب، 1998م.
- ملوك الطوائف ونظرات في تاريخ الإسلام، ترجمة كامل كيلاني، مطبعة عيسى البابي وشركاءه، الطبعة الأولى، ١٣٥١هـ-١٩٣٣م.

## زامباور (إدوارد فون)

- معجم الأنساب والأسرات الحاكمة، أخرجه زكي محمد حسن، حسن أحمد محمود، دار الرائد العربي، بيروت، ١٤٠٠هـ-١٩٨٠م.

## مسالم (السيد عبدالعزيز)

- تاريخ المسلمين وآثار هم في الأندلس، مؤسسة شباب الجامعة، الأسكندرية، 1999م.
  - قرطبة حاضرة الخلافة، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٧٢م.
    - تاريخ مدينة المرية، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٦٩م.
- المساجد والقصور في الأندلس، مؤسسة شباب الجامعة، الأسكندرية، 19۸٦م.

# السامرائي (خليل إبراهيم)

- الثغر الأعلى الأندلسي، دراسة في أحواله السياسية، رسالة دكتوراة منشورة، بغداد، مطبعة أسعد، ١٩٧٦م.
- تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠٢م.

## السيد (كمال أبو مصطفى)

- محاضرات في تاريخ المغرب والأندلس، مركز الأسكندرية للكتاب، ٢٠٠٣م.
- تاريخ مدينة بلنسية الأندلسية في العصر الإسلامي، مركز الأسكندرية للكتاب.
- تاريخ الأندلس الاقتصادي في عصر دولتي المرابطين والموحدين، مركز الأسكندرية للكتاب.

- بحوث في تاريخ وحضارة الأندلس في العصر الإسلامي، مؤسسة شباب الجامعة، الأسكندرية، ١٩٩٣م.
  - ن الشرقاوي (محمد عبدالله)
- تحقيق رسالة راهب فرنسا إلى المسلمين وجواب القاضي أبو الوليد عليها، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الإدارة العامة للطبع والترجمة، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٧هـ.
  - \* الشكعه (مصطفى)
- الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٩٨٣م.
  - \* العبادي (أحمد مختار)
  - في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة العربية، بيروت.
  - دراسات في تاريخ المغرب والأندلس، مؤسسة شباب الجامعة، ١٩٩٧م.
    - العبادي (عبدالحميد)
- المجمل في تاريخ الأندلس، جمع وتنسيق محمد إبراهيم الشريف، مراجعة مختار العبادي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٩٥٨م.
  - معاس (إحسان)
- تاريخ الأدب الأندلسي في عصر المرابطين والموحدين، دار الشروق، عمان، الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.
  - \* عبدالبديع (لطفي)
- الإسلام في أسبانيا، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية، 1979م.

## معبدالحليم (رجب محمد)

- العلاقات بين الأندلس الإسلامية وأسبانيا النصرانية في عصر بني أمية وملوك الطوائف، دار الكتب الإسلامية، القاهرة، بيروت.

### علی (جواد)

- المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار العلم للملايين، بيروت، مكتبة النهضة، بغداد، الطبعة الأولى، ١٩٦٨م.

### محمد عبدالله) عنان (محمد عبدالله)

- دولة الإسلام في الأندلس، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الرابعة، العصر الأول، القسم الأول والثاني، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- دول الطوائف منذ قيامها حتى الفتح المرابطي، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الرابعة، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- عصر المرابطين والموحدين في المغرب والأندلس، القسم الأول، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.
- الآثار الأندلسية الباقية في أسبانيا والبرتغال، دراسة تاريخية أثرية، مؤسسة الخانجي، مطبعة لجنة التأليف، القاهرة.
- تراجم إسلامية شرقية وأندلسية، مكتبة الخانجي، الطبعة الثانية، القاهرة، 179٠هـ-١٩٧٠م.

### \* كحاله (عمر رضا)

- العلوم البحته في العصور الإسلامية، مطبعة الترقي، دمشق، ١٣٩٢هـ- ١٩٧٢م.

#### ن كحيله (عبادة)

- تاريخ النصاري في الأندلس، مكتبة الجيزة العامة، ١٤١٤هـ-١٩٩٣م.

ماجست. الحساين (كامل الرسالة ...الصه

# لويس (أرشيبالد)

- القوى البحرية والتجارية في حوض البحر المتوسط، ترجمة أحمد محمد عيسى، مراجعة محمد شفيق غربال، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٠م.

## متز (آدم)

- الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة محمد عبدالهادي أبو ريده، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٣٥٩هـ-١٩٤٠م.

## محمد (حمدي عبدالمنعم)

- تاريخ المغرب والأندلس في عصر المرابطين، مؤسسة شباب الجامعة، الأسكندرية، ١٩٨٦م.

# محمود (حسن أحمد)

- قيام دولة المرابطين، دار الفكر العربي، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ-١٩٩٦م.

#### مجموعة من الأساتذة الجامعيين.

- تاريخ العلوم عند العرب، المؤسسة الوطنية للترجمة والتحقيق والدراسات، بيت الحكمة، تونس، ١٩٨٩م.

# مورينو (مانويل جوميث)

- الفن الإسلامي في أسبانيا، ترجمة لطفي عبدالبديع، السيد محمود عبدالعزيز سالم، راجعه جمال محمد محرز، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٧م.

#### \* مؤنس (حسين)

- فجر الأندلس، دراسة في تاريخ الأندلس من الفتح الإسلامي إلى قيام الدولة الأموية، دار المناهل، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
  - معالم تاريخ المغرب والأندلس، دار الرشاد، القاهرة
  - رحلة الأندلس، الدار السعودية، الدمام، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.

- تاريخ الجغرافية والجغرافيين في الأندلس، الطبعة الأولى، مدريد، ١٣٨٦هـ ١٩٦٧م.
  - الإنترنت:
  - www.islamiccoins -

# ثالثًا: المجلات والدوريات:

#### مجلة الجمعية التاريخية السعودية:

- تقاليد الزواج عند المسلمين في الأندلس من عصر الإمارة الأموية حتى نهاية عصر الطوائف ١٣٨-٤٨٣هـ/٥٥٠-١٩، خالد عبدالكريم البكر، العدد السابع، السنة الرابعة، مكتبة الملك فهد الوطنية، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م.

## مجلة عالم الفكر:

- المسجد في الإسلام، محمد توفيق بلبع، المجلد العاشر، العدد الثاني، الكويت، 19۷٩م.
- الإسلام في أرض الأندلس، أحمد مختار العبادي، المجلد العاشر، العدد الثاني، الكويت.

## مجلة كلية الآداب:

- نقط العروس في تواريخ الخلفاء لابن حزم، تحقيق شوقي ضيف، القاهرة، 1901م.
- الثغر الأعلى الأندلسي في عصر المرابطين، حسين مؤنس، مطبعة فؤاد الأول، المجلد الحادي عشر، الجزء الثاني، القاهرة، ١٩٥١م.
- الفلسفة في الأندلس، أحمد فؤاد الأهواني، مطبعة جامعة فؤاد الأول، المجلد الخامس عشر، الجزء الأول، القاهرة، ١٩٥٣م.

#### مجلة المجلة:

- التخطيط ومظاهر العمران في العصور الإسلامية الوسطى، محمود عبدالعزيز سالم، العدد التاسع، القاهرة، ١٣٧٧هـ-١٩٥٧م.
- القصور الإسلامية في الأندلس، محمود عبدالعزيز سالم، العدد العاشر، القاهرة، ٣٧٧هـ-١٩٥٧م.

### \* مجلة المعهد المصري للدر اسات الإسلامية:

- الأبنية الإسلامية، ليوبولدوتورس بلباس، العدد الأول، السنة الأولى، مدريد، 1۳۷۲هـ-١٩٥٣م.
- صور من المجتمع الأندلسي، السيد عبدالعزيز سالم، المجلد التاسع عشر، مدريد، ١٩٧٦م.
- الأعياد في مملكة غرناطة، أحمد مختار العبادي، المجلد الخامس عشر، مدريد، ١٩٧٠م.
- الأعلام الجغرافية والتاريخية الأندلسية باللغتين الأسبانية والعربية، محمد عبدالله عنان، مدريد، ١٩٧٦م.
  - الصقالبة في أسبانيا، أحمد مختار العبادي، مدريد، ١٣٧٣ هـ-١٩٥٣م.

# رابعًا: الرسائل العلمية والموسوعات:

- « محمد: محمد رضا عبدالعال:
- الثغر الأعلى في القرن الرابع الهجري، رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية الآداب، جامعة عين شمس، ١٤٠٩هـ-١٩٨٨م.
- ❖ موسوعة الديار الأندلسية، محمد عبده حتاملة، المكتبة الوطنية، عمان، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- \* دائرة المعارف الإسلامية: ألفها جماعة من أعلام المستشرقين ونقلها إلى العربية: أحمد الشنتناوي، إبراهيم زكي خورشيد، عبدالحميد يونس، محمد ثابت الفندى.
  - دائرة المعارف: بطرس البستاني، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، تهران.
  - العلوم عند العرب، إشراف إدارة الثقافة العامة بوزارة التربية والتعليم بمصر.





# الملحق الأول

# خلفاء بني أمية في قرطبة رفترة الدراسة

١ – عبد الرحمن الثالث الناصر لدين الله ٢١٦ – ٣٥٠ هـ

971-979

٢- الحكم الثاني المستنصر بالله ٢٥٠ -٣٦٦ هـ

0977-971

٣- هشام الثاني المويد ٢٦٦ - ٣٩٩هـ - ٩٧٦ - ٩٧٠م

٠٠٤-٣٠٤هـ - ١٠١٠ - ٢١٠١٠ د

٤- محمد المهدي ١٠٠٩ م

٥ - سليمان المستعين ١٠٠٩ م

7.30- -71.10

٧٠٤ هـ- ١٠١٦م

٦- عبد الرحمن (المرتضى) ٤٠٨هـ - ١٠١٨م

٧- عبد الرحمن المستظهر ١٠٢٣ هـ - ١٠٢٣ م

۸- محمد المستكفى ١٤ هـ - ١٦ هـ

١٠٢٥- ١٠٢٤ م

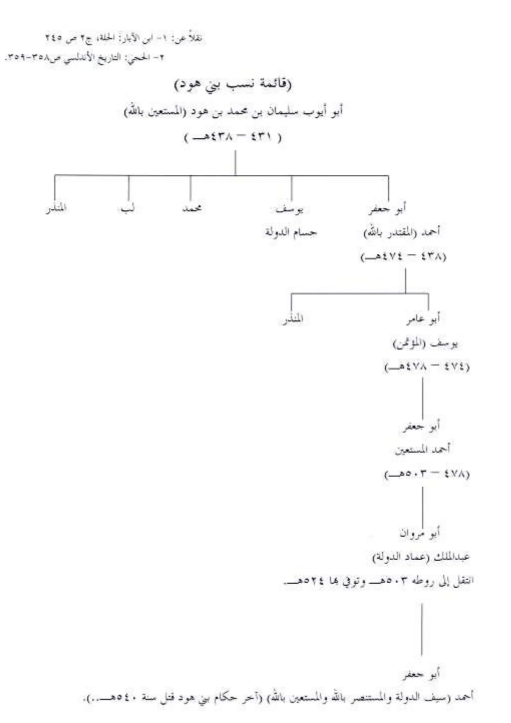
9 - هشام الثالث المعتد ٢٠ هـ - ٢٢ هـ

۹۲۰۱۹ - ۲۰۱۹

# الملحق الثاني



# الملحق الثالث



# الملحق الرابع

#### رسالة من يوسف بن تاشفين إلى المستعين بن هود

نقلاً عن ابن الخطيب: أعمال الأعلام ص١٧٣ - ١٧٤.

((من أمير المسلمين يوسف بن تاشفين، إلى المستعين بالله أحمد بن هود - أدام الله تأييده. كتبناه إليك، والله عز وجل يوالي أيام سعدك، ويعالي أعلام محدك ويطيل في طاعته وعلى أحسن ما تمناه عمرك، ويشد بتقواه أزرك، ويجزي على كل لسان صدق ذكرك؛ من حضرة مراكش، حيث تتلي آيات شرفك، ومآثر السادة القادة سلفك. ونحن نحمد الله بحميع المحامد، ونستهديه أيمن المسالك وأبين المقاصد ونسأله أتم الفوائد، وأعم العوائد، ونصلي على سيدنا محمد صفوة أوليائه، وخاتم رسله وأنبيائه، وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا. وأما الذي عندنا - أيدك الله - لجانبك الكريم، ومحدك العميم، ومحلك المعلوم المفهوم، فؤاد صريح، وعقد في ذات الله تعالى صحيح. ووردنا – أدام إقبالك، وأحرى إلى غاية الإفضال آمالك نشأة السادة والفضل، والنباهة والنبل، أبو مروان عبدالملك ابنك ولادة وتنشبا، وابننا ودادة وتقربًا، زاد الله به عينك قرة، ونفسك مسرة، ومعه وزيراك أبو الأصبغ وأبو عامر – أكرمهما الله بتقواه، وكلاً وفيناه حق نصابه، وآتيناه بره من بابه، وتلقيناه تكرمة بمقتضى دواعيه وأسبابه. وأديا إلينا كتابك الخطير، المقبول المبرور، فوقفنا به على وجه شخوصهما، وأصغينا في تفصيل جملة إلى تلخيصهما؛ فألقينا إليهما مراجعة عن ذلك ما لقناه، وسفرنا لهما عن وجه مقصدنا فيه حتى يستبيناه، من جملة الوفاق، وجماع الانتظام في سلك ما يرضي الله تعالى والاتساق، إن شاء الله)).

# الملحق الخامس

#### (وثيقة تسليم سرقسطة)

عن ابن حيان: المقتبس، ج٥، ص٥٠٥ – ٤٠٦.

((الأمان لمحمد بن هاشم، وإخوته، وبنيه، وفويه، وجميع أصحابه ورحاله، ومن اتصل به وبحم جميعًا، من أهل مدينة سرقسطة، مدة يرضاها الناصر لدين الله، وبملكه إياها تمليكًا، يدخل فيها من يشاء من [أهلها] في العدد الذي يرضاه من رحاله وأحشامه.

ويكون أهل مدينة سرقسطة، ومن يبقيه محمد بن هاشم بينهم من أهله وأتباعه، آمنين بأمان الله، محفوظين بعهد الله، مستمسكين بمثل أمان محمد بن هاشم، غير متعقبين في أنفسهم ولا مأخوذين بذنب سلف.

وأن يُخرج محمد بن هاشم عن سرقسطة بنفسه، ومن أحب إخراحه معه من خواص عياله وولده، إلى مدينة تطيلة أو غيرها من مدن الثغر، وحصوله مسجلاً له على الموضع الذي يتخيره موسعًا عليهم فيما يتصل به، ويبقى بسرقسطة من أحب منهم في دوره، ويختلف إليهم وكلاؤه.

وعلى المولى بسرقسطة بعده إحسان صحبتهم ومحافظته مدة مغيبة عنهم، وعليه أن يباعد من وعلى المولى بسرقسطة بعده إحسان صحبتهم ومحافظته مدة مغيبة عنهم، فيتخذ لنفسه دارًا في أحد جوانب المدينة، لا يقربه شيء من دور محمد بن هاشم عنه بجميع ما له فيه.

وعلى أن يسجل الناصر لدين الله لأخيه، يجيى بن هاشم، على ما كان بيده من مدينة لاردة وأحوازها.

قإذا انصرمت المدة التي يضربها الناصر لدين الله محمد، توجه إلى الحضرة فوطئ البساط بها، وأقام فيها ثلاثين يومًا أو نحوها، مظهرًا لصدق طاعته، ماحيًا لكل ما انتشر في أقطار الأرض من معصيته، وهو في توجهه إليه آمن في طريقه ومدة مقامه ومنصرفه، غير مقطوع به ولا معترض دول الانصراف، إذا انقضت المدة التي وضعت له، ولا مدسوس عليه في ظاهر ولا باطن، ولا متغلب عليه فيمن يتوجه بهم من أصحابه، أو من يخلفهم لسد مواضعه.

وله على السلطان، إذا وفى بما عقد عليه من الشخوص إلى باب سدته، أن يكتب له عهدًا على مدينة سرقسطة، ويصرفه إليها عاملاً وقائدًا، ويعزل عنها عامله وقائده، بعد أن يناله من كرامته، ويظهر عليه من آثار نعمته ما يعود معه إلى أحسن الأحوال، التي كان عليها قبل هفوته)).

المحرم سنة ٣٢٦هـ.

# الملحق السادس

#### (الشروط التي يحكم بها محمد بن هاشم)

عن ابن حيان؛ المقتيس، ج٥، ص٥٠٤ - ٢٠٦.

((أن يرهن عن نفسه وما عهد عليه من الوفاء يشروطه أسن ولده، وأحاه هذيلاً من بين إحوته، وأسن ولد معن بن محمد، صاحبه، وأحد ولدي قاسم، وولد كاتبه، ابن العاصي ويكون جماعتهم لدى الناصر لدين الله بحال حفظ وتكرمة، وبسبيل أمان في المسير والمقام يديلهم، إن شاء، سنة أشهر بأكفائهم ونظرائهم من إحوقهم حاصة، إلى أن يظهر الأمير المؤمنين براءة محمد بن هاشم من ممالاًة المشركين وتصحيحه طاعة أمير المؤمنين، فيأتى في إعفائه من ذلك مما يراه.

وعلى أن يقطع محمد بن هاشم [حيله] من المشركين في ظاهره وباطنه، من حد بلد برشلونة، إلى سرطانية إلى بنيلونة، إلى آلبة، إلى القلاع، وإلى حليقية، ولا يكاتبهم ولا يداخلهم ولينبذ إليهم نبذ أمير المؤمنين، ويدخل السرايا إلى بلدهم، ولا يصالحهم على طرف من أطراف التغر، إلا عن إذن أمير المؤمنين وترداد مشورته.

وأن يورد حباية بلده بمحلها، ولا يحتسبها عن أمدها، ولا ينقصها من عددها، بعد أن يسقط عنه حباية عام محرم، لما ناله وتال البسيط من معرة الجيش وامتناع التوزيع، ثم يوردها من بعد انصرام العام، كاملة موفرة، بغير رسول يحركه ولا موكل يضغطه، حاشى الكتاب إليده، إن كان عاملاً أو إلى ابنه، إن رأى أمير المؤمنين استعماله.

وألا يتقبل حرًا نازعًا ولا عبدًا آبقًا لأمير المؤمنين، ولا لأحد من رعبته، وأن يوثق مـــن ظفر به من هذه الطبقة، ويصرفه إلى مكانه.

وألا يتعقب أحدًا ممن سجل له عليه، أو يسحل بعد ممن حاربه مع أمير المؤمنين، وفارقه إليه أيام الطاعة له، أيام معصيته.

وأن يجدد البيعة لأمير المؤمنين، ويلتزم شروطها، ويخلص الطاعة له، ويوفي حقوقها.

وأن يغزو مع أمير المؤمنين، ويعادي من عاداه، ويحارب من حاربه، ويسالم من سالمه من أهل الملك وغيرهم، ويقطع نصيبه من كل من أحرج يده عن طاعته، وإن كان ابنه أو أحاه، يلتزم كل ما ألزمه أمير المؤمنين من ظاهر القول وباطن الإرادة، لا ينقص متأول البغية، ولا يحرف عن التصحيح بالعلة، فقد التزم أمير المؤمنين في عقده مثل ما سأله محمد من ذلك، وأوجبه على نفسه له، مع دركه لهذه المنسزلة من صدق الطاعة، أن يوليه مدينة سرقسطة، وما وقع له في سسجله معها ولاية مستمرة، ولا يعزل طول أيامه عنها، ثم لا يؤاخذه بدنب، ولا يعدد غليه اقتراف خطأ ولا عمد ولا يقبل فيه مقالة كاشح ولا طعن حاسد.

ويصير ذلك له وصية فيمن بعده، يلزمهم الوقوف عندها، على سبيل الخلفاء في حالدات عهودهم، إن شاء الله).

# الملحق السابع

# (رسالة راهب فرنسا إلى المقتدر بالله أمير سرقسطة)

نقلاً عن الشرقاوي، ص٤١ وما بعدها.

بكرا ازار وحوجه البنار فأنت تَشْرَوُ برينك رَّونَعُ فِي مِعْكَ مُنْ مُعْمُ وَمِعْكَ مُنْ وَمُعْمُ وَمِعْكَ مُن ولائز للمصرور أنَّ بَعِنْ وللمعمُور أَنْ فَعِرْتُ

ولأمر للماء ع مرجريم إلدارموفوا المفورا

مراند الزاميد موافرنسه مفرط المندر المغتررة الدر معالة الزاميد موافرنسه مفرط المندر المغتررة الد

الإالفريو الميدال والمراوط المواليا المعتر والله على ولا مؤاد المعترات المعترات المالية المراس المراح المرا

صفحة العنوان لرسالة الراهب

جارا على ورمنا لينفزنا بذرة الكفايد من إسررابر صالبا الماك. المريب نورد ليزابز مزاالعوالولامانة بعد وريد بدايم ومرد مراليد سرماز لللمالمعيعنيه وبياز جلدتها وإزالا عاضرنانها فالعجوز ووزاء ولك إمارات وملة الله تعااج واعصر من فريمام لاسن برجل ليدعم الالاي وَ إِنْ الْمِنْ وَلَوْ الْمُدْرِعُ وَالْمُ مِنْ اللَّهِ وَمِنْ اللَّهِ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهِ ت من المنتائج المعادة العربيه والمال الروام وبأوج وبالمحلوم علم سيسا بعياجة الاونار حسر عبر الله مام يد المراجهن لجين اول مدر و سريد الفلام الزيوات العلم و روالوالم الأل در مرور مسرور به المؤنا موضور أيسم والمحق فاجفوب والاسد المصي بدم إجزيم والوساء. م الله مؤخَّو فبل ليكوريه وبعرت لله إلي ورد الفوريدي المعزم معلوم لازمس مد من تقتضيه مط معنا بعض الريو مصوف من مصدي الموالعين الم مبانة اع والالشيكو النجر الديث حام لون الزيالمود بعدو لردم حاتوا يخنيس رمعت كالمتراف المغرف العواف المواريس والزيز منروا امعان عرفرا فالمة ويعركنهورا ينهوا بالاصعيه على المسرا عليه الرش عرفوا ومانهم بد المتحار الازخ عاف الشوج مسيلات عند مداسه بالمستعارا في ألسلا وأيه وتعام والخلالم الغوم مرعداه الاوس إسته خلي املاسلان أمو الويسد أبتره استرموالها للتواصاه بدر مسامية المعرب بجمهموامون أسلدم ويوسا بلبر والمللة العدام ما عدد المراية المام ويم مددة مراليدميسرنا المقريع أمسيع ومراع ديد الرود و ويد معاديد عم العظيدة فضيره فللدالديد والواسان واعملاس لمعاوليم ولاعلامون عديم أنوج واسليتور إدرنك سويد وبم يلت ما الم

صفحة من رسالة الراهب

العرام ورفيرانها موه فو المساورة والما المراب والمراب والمراب

ماجست. الحسان ( كامل الرسالة ...الصه

Le des fee and animale in the chaliforder with the second of animale promise a formation of the second of the seco

# الملحق الثامن

# (جواب القاضي أبي الوليد الباجي على الرسالة)

نقلاً عن الشرقاوي، ص٥٦ - ٥٤.

اجالوليوالباج بحة الله عليه وضواته على مترا الرسدان السعرالية المركز المراحة الله عليه وضواته على مترا الرسدان الوارد بن بنا العسرة الله والعضارات الوارد بن بنات الوارد بن بنات ونامة بالمرافة المرافة المرافقة المرافة المرافقة المرافة المرافقة المرافقة

صغحة العنوان من جواب القاضي أبي الوليد الباجي

معرفية رادونا مزوجلي بيرف وأعارمند عبد محمر مرجوعد علىجر مرفرر ويد المجزمة الأوريدال بد فيولك له وافعالك عليه واحرف به والايد ورغيه طاق رم علينا فيرسواكم إلك والمسترزية من عوى خاسله المالالفريد فارعبا بن عاطب مدلدا فرحمر المحسابون عتل عنظر مزلمادي مرمن المنااه بيت وأنشر وأت ما فأ الغوار اوليناه الإعراء فسار وهار فألح حاب ويبتفوه فأبيت وبلغاعث مزج خزت العمارة الك أزمله المادن إنا وانتهرا موزعصا واعفو وياحظ الماعوز على صغباء المسلمين - در والداعل على مع الموردة وله مع ما مود عابد الالاما ا الدند الروي والفاصيرند وكالتخ للزمطاء اوجهامة موتوجى عودته ونسكاسوا إنات بمنسه فأقا أعت فمأز إغارك لم بنبغز عناء وبليتسراحرازي مَنْ اِنَدْ الْعَدَادِم وَمَنْ سَرِدُوا الْ نَرِفَعَدُ عَزْمِينُ الْعَمَدُ وَتُعُلِقُكُ مَرْ مِنْهُ الرَّيْمَ العَصْلِينَ وَعَنْ سَرِدُوا الْ نَرِفَعَدُ عَزْمِينَ الْعَمَدُ وَتُعَلِينَا رِسَالِكَ مَا ويد كد تعتنت علىنا فعاوصند بدا جيناه مَوْجَهُلِندُ ومُعَارَضَاتُ مَدَّا خَرَدَادِد مِسَى: عِلَيْنَصِ الرَّهِ جورِانِينا مِلَالِعِصْلُ وَإِمْرَالِمَالِمُومِ البسرارُمِلُ وَعَعَمَا عَرَبُعَدَ دِنَدَ عَلَى استَعْتَمَا لَا مَعْمَاتِدُ وسَعِمْناهُ م فيفط مرب البيارية البكل والرسد معضين علنهم الشادر و والم عرج لميال المعرية ومن مر ويعورف معن يشغط علنه ورا بعولية علمه وأمانه جاروق دانسداد على مع النفياء إلى عج ع صديون سرسا والزوال عاعرة آلا عاملات دار ومواجعه أتد عمعصرت ممم إجواري إنهالك واللع فامعا بنيت وتغالمتك وزاه مسترما تطاحة وترويدان فأنتقال ميناعية ماما يتامرا إعيني

صفحة من جواب القاضي الباجي

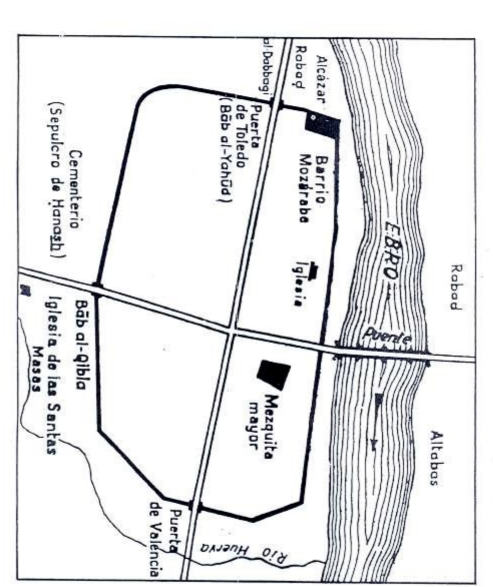
معية ومصل بعضا بعضا أوقا بالم ودود العد فإن قولوا بعولوا اشهر والبائد نشائه وسالوا فرجه الماقا والنافي ونسائل ونسائل والبست الماليسكر أم بعثها عفصل لعنه الدم في الناف و والناف نسئله أنه بمونث وبعور بلا مز كناك وعموز ما أنوريم وتنون بدار استفاديم مأت بعاملعت مضاع فيهم والسلام سار أسرائه المعرو

> المرور العسبة الإنبار المراجع الاعواء المواس الما جروعه الله و عضوله والمصل والمجملة عنه والمرمد رجوم العمودة وأراع من الم

الصفحة الاخبرة لجواب القاضي الباجي

# الملحق التاسع

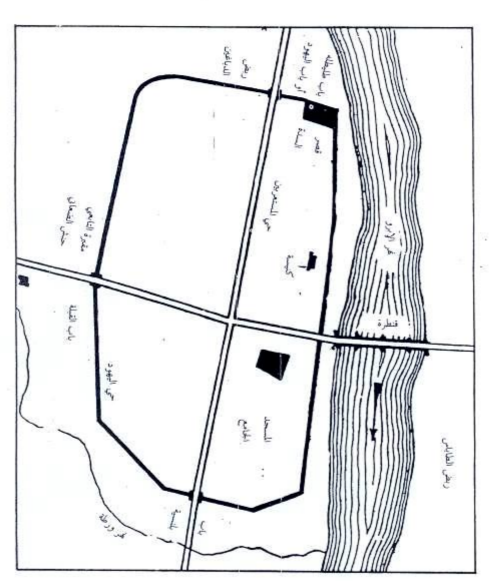
.



رسم تخطيطي لمدينة سرقسطه عن ليوبولدو تورس لمباس: الملدن الأسبانية الإسلامية، ص ٦٣١.

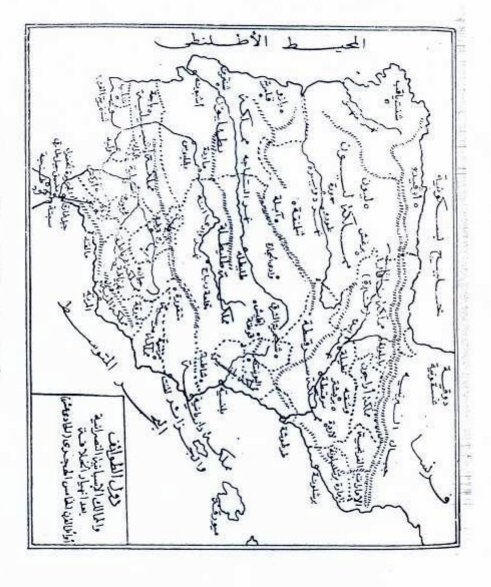
ماجست. الحسان (كامل الرسالة ...الصه

# الملحق العاشر



الترجمة نقلاً عن عمما رضا: النعر الأعلى، ص٩٠٥.

#### الملحق الحادي عشر

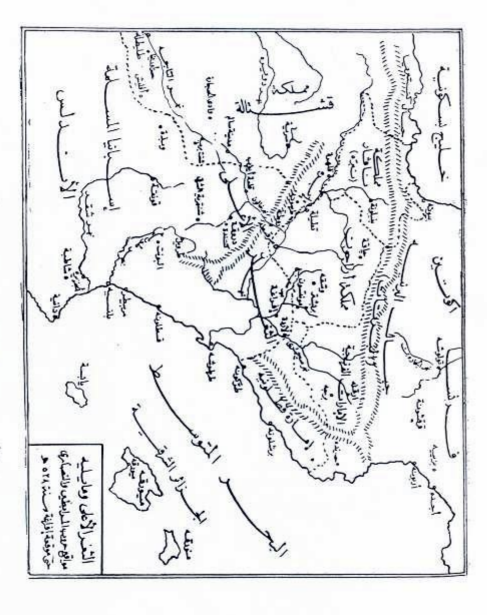


نقلاً عن محمد عنان: دول الطوائف، ص٧٧.

### الملحق الثاني عشر

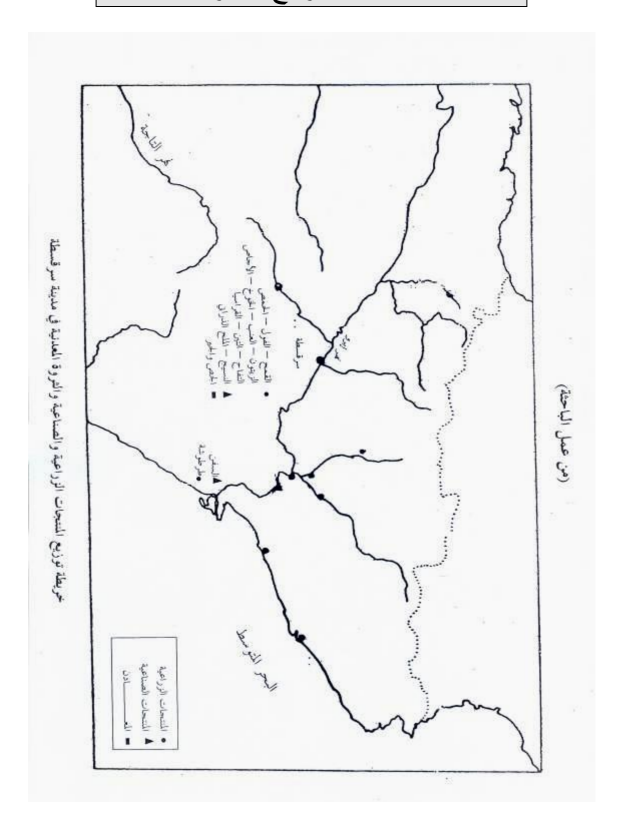


# الملحق الثالث عشر

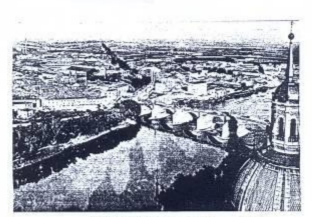


نقارٌ عن محمد عنان: عصر المرابطين والموحدين في المغرب والأندلس، ص٩٩.

# الملحق الرابع عشر



#### الملحق الخامس عشر



Zaragoes, -El Arrebel desde las surres del Pilo

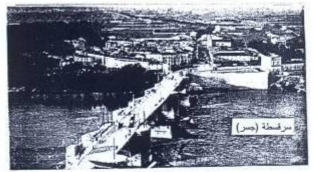
USAV Jimbu

Alada



Zaragona. --Vista parcisi

Click Arriva



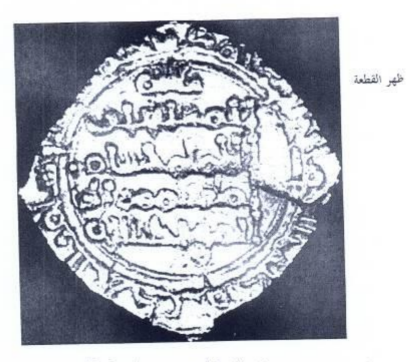
Zaragesa. - Pucceso de Pictira y el Arraból

نقلاً عن محمد عبده حتامله: موسوعة الديار الأندلسية ج١ ص٢٠٥-٤٠٥.

#### الملحق السادس عشر

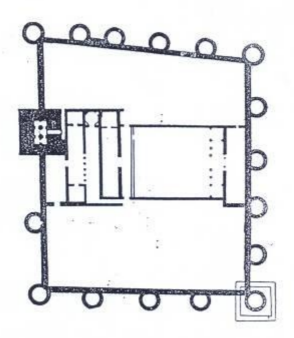


وجه القطعة



تماذج للعملة في عهد بني هود في سرقسطة نقلاً عن الإنترنت www.islamicoins

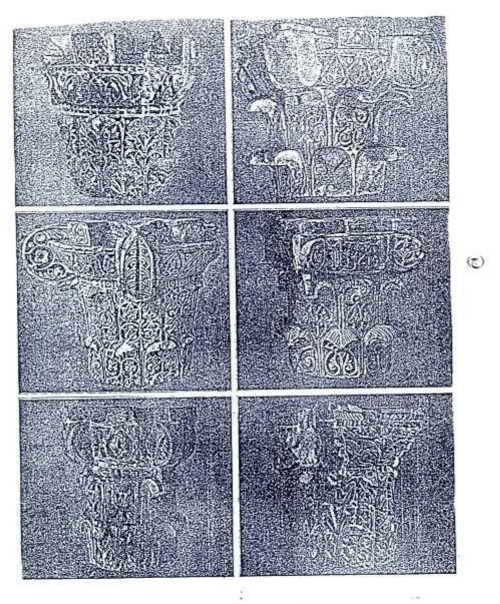
### الملحق السابع عشر



تخطيط للطابق الأدبئ من قصر الجعفرية

نقلاً عن مانويل: الفن الإسلامي، ص٢٦٦.

#### الملحق الثامن عشر

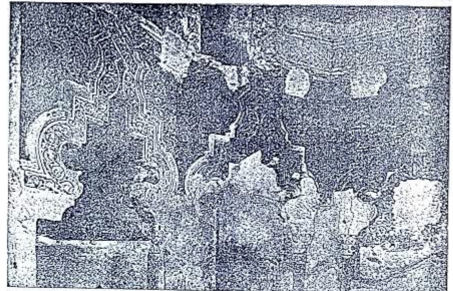


تيجان أعمدة بقصو الجعفرية بسوقسطة (رقم ج) تاج يحمل اسم المقتدر

نقلاً عن مانويل: الفن الإسلامي في أسبانيا، ص٢٦٤.

### الملحق التاسع عشر

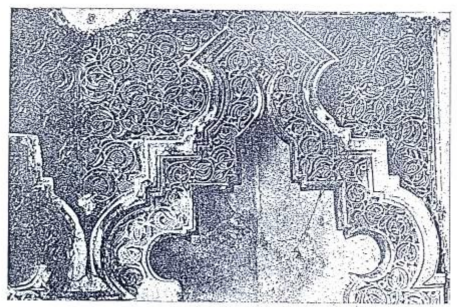


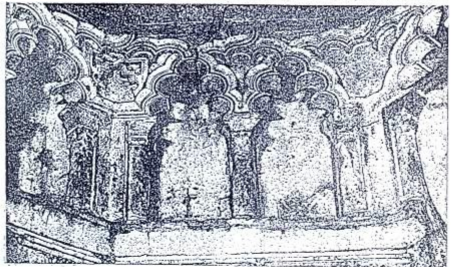


مصلى تصر الجعفرية : عقود المحراب والواحهات الجانبية •

نقلاً عن مانويل: الفن الإسلامي، ص ٢٧٠.

## الملحق العشرون

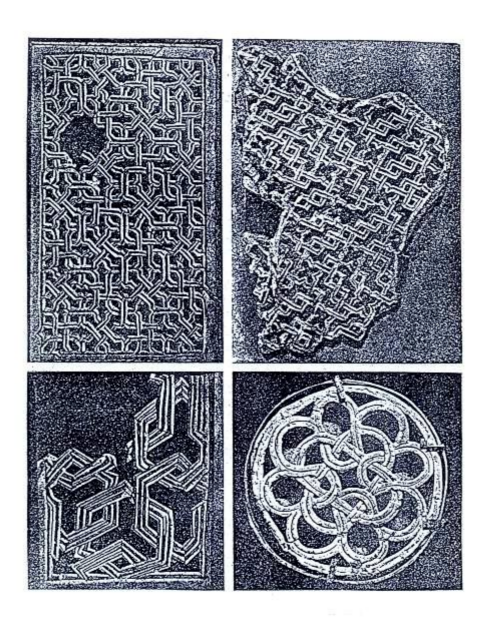




مصلى تصر الجعفرية ؛ زخارف الجدران بالقسم الادنى وبائكة زخرفية بالقسم الإعلى من الجدران

نقلاً عن مانويل: الفن الإسلامي، ص٧٧١.

#### الملحق الحادي والعشرون



عناصر زخرفية من قصر الجعفرية محفوظة بمتحف سرقسطة

نقلاً عن مانويل: الفن الإسلامي، ص٢٨٦.





# فهرس الموضوعات

| ĺ   | ملخص الرسالة                                                         |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
|     | The research                                                         |
| ج   | آيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                               |
| د   | إهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                               |
| هــ | الشكر والتقدير                                                       |
| 9   | المقدمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
|     | أ-عرض عام لموضوع البحث                                               |
| ك   | ب-عرض لأهم المصادر والمراجع                                          |
| ١   | التمهيد                                                              |
| ۲   | أ - الموقع الجغرافي لمدينة سرقسطة                                    |
| ٦   | ١- السطــح                                                           |
| ٧   | ٧- المنـــاخ                                                         |
| ۸   | ب - مقدمة تاريخية عن مدينة سرقسطة منذ الفتح الإسلامي حتى عصر الخلافة |
| ۱۸  | الباب الأول: التاريخ السياسي                                         |
|     | الفصل الأول: سرقسطة في عصر الخلافة                                   |
| ۲ • | المبحث الأول: سرقسطة في عصر الخليفة الناصر                           |
| ٣٩  | المبحث الثاني: سرقسطة في عصر الحكم المستنصر                          |
| ٤٥  | المبحث الثالث: سرقسطة في ظل (المنصور) محمد بن أبي عامر               |
| ٤٦  | محمد أبو عامر (نسبه ونشأته)                                          |

| ٤٩         | اتصال محمد بن أبي عامر بخدمة الحكم المستنصر         |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ٦١         | المبحث الرابع: سرقسطة تحت حكم بني تجيب              |
| مر ابطین٧٣ | الفصل الثاني: سرقسطة في عصر ملوك الطوائف وعصر ال    |
| ائف٤       | المبحث الأول: زوال الخلافة الأموية وقيام ممالك الطو |
| ٧٩         | أولاً: ملوك الطوائف العرب                           |
| ٨٠         | ثانياً: البربر                                      |
| ۸۳         | الثاً: الفتيان العامريون                            |
| ۸٧         | رابعاً: موالي بني أمية                              |
| ۸۸         | المبحث الثاني: قيام مملكة بني هود في سرقسطة         |
| 110(20.47) | المبحث الثالث: دخول سرقسطة تحت نفوذ المرابطين       |
| 119        | المبحث الرابع: سقوط سرقسطة (١٢٥هـ - ١١١٨م)          |
| 179        | الباب الثاني: التاريخ الحضاري                       |
| ۱۳۰        | الفصل الأول النواحي العمرانية                       |
| 171        | المبحث الأول: العمارة الدينية                       |
| 177        | ١- المسجد الجامع بمدينة سرقسطة                      |
| ۱۳٤        | ٢- الأربطـــة                                       |
| 170        | ٣-المصلى أو الشريعة                                 |
| 177        | المبحث الثاني: العمارة المدنية                      |
| ١٣٦        | تخطيط مدينة سرقسطة                                  |
| ١٣٨        | القصور والدور                                       |
| ١٣٨        | قصر الجعفرية (Pulacio AlJaferia)                    |
| 189        | تخطيط وتصميم قصر الجعفرية                           |

| 1 £ 1                   | الحمامات                                    |
|-------------------------|---------------------------------------------|
| 1 & ٣                   | القيسارية والأسواق                          |
| 1 £ £                   | الفنادق                                     |
| 1 20                    | الأربــاض                                   |
| 1 20                    | المقابـــر                                  |
| 1 27                    | الشوارع والرحبات                            |
| 1 27                    | القناطر والجسور                             |
| ١٤٧                     | القويسات                                    |
| ١٤٨                     | الفصل الثاني: الحياة الاقتصادية والاجتماعية |
| 1 £ 9                   | المبحث الأول: الحياة الاقتصادية             |
| 1 £ 9                   | ١-الزراعـــة                                |
| 109                     | ٢-الصناعة                                   |
| 177                     | ٣-التجـــارة                                |
| 17.                     | المبحث الثاني: الحياة الاجتماعية            |
| 17.4                    | ١-عناصر السكان                              |
| ١٧٨                     | ٢-طبقات المجتمع                             |
| 141                     | أهم مظاهر الحياة الاجتماعية                 |
| ١٨٤                     | وسائل اللهو والتسلية                        |
| ١٨٦                     | الفصل الثالث: الحياة العلمية                |
| طة والمدن الإسلامية ١٨٧ | المبحث الأول: الاتصال العلمي بين سرقس       |
| سرقسطة ١٩٧              | المبحث الثاني: ازدهار العلوم والآداب في     |
|                         | العلوم الدينية                              |
|                         | علم الكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

| ۲۱۰   | المبحث الثالث: علـوم الأدب واللغــة     |
|-------|-----------------------------------------|
| ۲۱.   | علوم الأدب                              |
| ۲۱.   | اللغة والنحو                            |
| 719   | المبحث الرابع: العلــوم الاجتماعيـــة   |
| ۲۱۹   | التاريـــخ                              |
| ۲۲    | الجغر افيا                              |
| 771   | الفاسفة                                 |
| 777   | المبحث الخامس: العلوم التطبيقية والبحتة |
| 777   | الطب والصيدلة                           |
| 779   | الرياضيات والفلك                        |
| ۲۳۱   | الخاتمـــــة                            |
| ۲۳٤   | المصادر والمراجع                        |
| 770   | أولاً: المصادر                          |
| ۲ ٤ ٤ | ثانيًا: المراجع                         |
| ۲۰۱   | ثالثًا: المجلات والدوريات               |
| Y0T   | رابعًا: الرسائل العلمية والموسوعات      |
| Y 0 £ | الملاحــــق                             |
| 700   | الملحق الأول                            |
| 707   | الملحق الثاني                           |
| Y 0 V | الملحق الثالث                           |
| Y0 A  | الملحق الرابع                           |

| 709                          | الملحق الخامس           |     |
|------------------------------|-------------------------|-----|
| ۲٦.                          | الملحق السادس           |     |
| 177                          | الملحق السابع           |     |
| 770                          | الملحق الثامن           |     |
| ۸۲۲ <u></u>                  | الملحق التاسع           |     |
| 779                          | الملحق العاشر           |     |
| ۲۷.                          | الملحق الحادي عشر       |     |
| 771                          | الملحق الثاني عشر       |     |
| 777                          | الملحق الثالث عشر       |     |
| 777                          | الملحق الرابع عشر       |     |
| ۲٧٤                          | الملحق الخامس عشر       |     |
| 770                          | الملحق السادس عشر       |     |
| ۲٧٦                          | الملحق السابع عشر       |     |
| <b>۲ / / / / / / / / / /</b> | الملحق الثامن عشر       |     |
| ۲۷۸                          | الملحق التاسع عشر       |     |
| Y V 9                        | الملحق العشرون          |     |
| ۲۸.                          | الملحق الحادي والعشرون. |     |
| 741                          | هر س المو ضو عات        | غ ز |

